
 

 

Mulheres do samba: 

Representações de gênero, raça e geração 

em Clementina de Jesus 

 
Samba women: Representations of gender, race, and 
generation in Clementina de Jesus 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

GABRIELA BORGES ANTUNES 
Doutora em sociologia pelo departamento de Ciências Sociais da UnB 

gabriela.antunes4@gmail.com 

 

mailto:gabriela.antunes4@gmail.com


RESUMO: A partir dos anos 1960, com a áurea de autenticidade colada à sua musicalidade, 
Clementina de Jesus fora integrada como intérprete ao rol das grandes cantoras brasileiras. Ao 
concretizar essas lembranças em seu canto e sua mimese, Clementina seria considerada ícone 
da história de um grupo negro, uma história em muito silenciada e desvalorizada. Junto com 
Clementina, uma geração de compositores e cantores de samba das periferias urbanas 
cariocas foi redescoberta e apresentada por um grupo de intelectuais de esquerda para um 
público de classe média. Clementina enquadra-se nesse modelo pensado pelos intelectuais do 
samba, que buscaram na cultura popular uma expressão de nossa brasilidade mais autêntica. 
Contudo, observa-se que esse enquadramento encontrou caminhos próprios daquele 
pretendido pelos intelectuais da época. A Esse artigo busca analisar as novas representações 
que recaem sobre o corpo negro de Clementina de Jesus. Como também o seu protagonismo e 
o agenciamento, a partir do potencial de sua presença de sua voz na mídia e junto ao seu 
público dos seus shows. 

PALAVRAS-CHAVE: Clementina de Jesus; Mulheres Negras, Samba, Identidade; Cultura 
Popular; Representações Sociais; Mediadores. 

 
ABSTRACT: From the 1960s onwards, with the aura of authenticity attached to her 
musicality, Clementina de Jesus was integrated as a performer in the role of great Brazilian 
singers. By making these memories come true in her singing and mimesis, Clementina would 
be considered an icon in the history of a black group, a history that was much silenced and 
devalued. Along with Clementina, a generation of composers and samba singers from Rio's 
urban peripheries was rediscovered and presented by a group of left-wing intellectuals to a 
middle-class audience. Clementina fits into this model conceived by samba intellectuals, who 
sought an expression of the most authentic Brazilianness in popular culture. However, it is 
observed that this framing found paths specific to the one intended by the intellectuals of the 
time. This article seeks to analyze the new representations that fall on the black body of 
Clementina de Jesus. As well as her protagonism and agency, from the potential of her voice 
presence in the media and with her audience at her shows. 
 
KEYWORDS: Clementina de Jesus; Black Woman; Samba; Popular Culture; Social 
Representations; Cultural Mediators. 



21 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

 

Introdução 

Este artigo é animado pela compreensão da constelação de fatores que 
geraram e condicionaram o prestígio adquirido por Clementina de Jesus. 
Contudo, não se trata de reiterar tão somente a versão da história 
segundo a qual o êxito obtido pela cantora reflete as interpelações dos 
agenciamentos dos mediadores culturais. Sem menosprezar esse último 
aspecto, interessa-nos examinar e interpretar o tipo de agenciamento 
próprio ao trajeto de Clementina. Desta forma, busca-se por meio do 
conceito de interseccionalidade o resgate da interligação entre gênero e 
raça para tratar da realidade própria das mulheres negras brasileiras no 
campo da produção musical. Este conceito responde à necessidade de 
achar um espaço para pensar a relação raça e gênero a partir das várias 
realidades vividas pelas mulheres e de reconhecer a própria diferença 
entre elas, descartando a possibilidade de um ponto de vista feminista 
único, universal. O percurso obedece ao objetivo de propor uma 
conceituação ainda que incipiente sobre história oral e memória, isto com 
o propósito de refletir a produção intelectual e artística das mulheres 
negras e suas expressões de resistência e luta cotidianas. 

Na seção seguinte, analisa-se o samba como um campo cultural que, 
ainda no século XX, conta com pequena participação das mulheres como 
profissionais, constituindo-se em um espaço ainda dominado por 
intérpretes, compositores e produtores masculinos. Em seguida, 
apresenta-se alguns exemplos de mulheres negras pioneiras no mundo 
do samba que, ao longo do mesmo século XX, romperam barreiras e 
conseguiram um lugar como compositoras e intérpretes:  Dona Ivone 
Lara, Leci Brandão e Clementina de Jesus. Ao final, busca-se analisar parte 
da trajetória de vida de Clementina de Jesus para compreender as formas 
de inserção e as barreiras que esta cantora enfrentou ao buscar adentrar 
no universo da música popular no Rio de Janeiro.  



22 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

Por último, o artigo trata do protagonismo e do agenciamento de 
Clementina, a partir do potencial de sua presença de sua voz na mídia e 
junto ao seu público nos shows feitos ao longo de sua carreira. Junto com 
Clementina, uma geração de compositores e cantores de samba dos 
morros e dos subúrbios cariocas foi redescoberta e apresentada por um 
grupo de produtores e intelectuais de esquerda para um público de 
classe média. Clementina enquadra-se nesse modelo pensado pelos 
intelectuais do samba, mediadores culturais, que buscaram na cultura 
popular uma expressão de nossa brasilidade mais autêntica. Contudo, ao 
longo da história, observa-se que esse enquadramento encontrou 
caminhos próprios daquele pretendido pelos intelectuais da época.  

 

Crítica ao pensamento feminista e ao conceito de 
interseccionalidade  

A importância dos estudos feministas e do conceito de 
interseccionalidade para compreender as mulheres negras do samba 
deriva da observação de que um e outro aspecto antes citado 
proporcionaram à categoria de gênero uma ampliação de horizontes 
analíticos, no instante em que o delineia em meio às relações com os 
conceitos de raça, classe, território, geração entre outros.  Desta maneira, 
o conceito de interseccionalidade reforça a necessidade de pensar o 
gênero em sua heterogeneidade e nas especificidades histórica e de vida. 
Essa intersecção entre gênero e raça, portanto, oferece um outro ponto 
de vista para pensar as mulheres negras e suas condições diferenciadas 
de trabalho, maternidade, relações conjugais e violência em relação à 
uma categoria única e universal para pensar as relações de gênero. 

Ao analisar o protagonismo intelectual das mulheres na literatura, Clóvis 
Brito (2014) chama atenção: se, no século XIX, a elas não era permitido a 
educação, acesso ao mundo público e a divulgação dos seus trabalhos, 
hoje mesmo tendo enfrentado muitos obstáculos para tornarem-se 



23 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

protagonistas, a produção das mulheres é ainda restrita na literatura e na 
música erudita, no cenário cultural brasileiro. Da mesma forma, pode se 
observar dentro da música popular, em especial no mundo do samba, no 
que se refere ao protagonismo das mulheres negras da periferia, que se 
destina a presente seção.  Ao mesmo tempo, muitos são os estudiosos 
que buscam fazer ouvir os silêncios da história, interpelando a 
arbitrariedade de certas fontes documentais e apresentando novos 
capítulos aos registros historiográficos existentes. Esses historiadores 
fazem ver que, por trás do aparente silêncio das vozes femininas, 
observa-se a presença de vozes dissonantes a imprimir itinerários 
improváveis (Miceli 2005: 13). Assim argumenta Michelle Perrot (2005), ao 
constatar que, em cada momento histórico, pode-se observar os 
esquemas de representação inferiorizada das mulheres por meio da 
cultura e das artes, mas também, os modos como as mulheres 
conseguiram criar estratégias e instrumentos para transitar nas lacunas 
possíveis.   

O pensamento feminista surge também como um diferencial para pensar 
as questões relacionadas ao gênero. Ele se constitui como um 
pensamento crítico em relação às epistemologias tradicionais. Desta 
forma, as epistemologias feministas se contrapõem aos padrões 
dominantes de análise dos fenômenos construídos pela ciência moderna 
ocidental que não levam em conta a subjetividade do pesquisador (a) 
marcado (a) por gênero, raça, classe, sexualidade, entre outros 
marcadores sociais, buscando um conhecimento objetivo e neutro, e a 
separação entre sujeito e objeto. Três respostas foram apresentadas pelo 
feminismo para a construção de uma epistemologia feminista: a 
epistemologia empirista feminista; as tendências pós-modernas; e as 
epistemologias perspectivistas ou do ponto de vista (standpoint) (Harding 
1996). A perspectiva do ponto de vista tem sido utilizada por estudos 
sobre a questão das mulheres negras como forma de enfocar as 
especificidades desse grupo em relação ao grupo das mulheres brancas e 
de classe média. Esta perspectiva trabalha com as diferentes visões, 



24 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

evidencia as várias realidades vividas pelas mulheres e reconhece a 
própria diferença entre elas, descartando a possibilidade de um ponto de 
vista feminista único, ou ainda, de um ponto de vista dominante. As 
mulheres estão sujeitas a situações diversas de opressão, dependendo do 
grupo social a qual pertencem. No caso das mulheres negras, o racismo é 
visto como uma estrutura de dominação que marca profundamente a sua 
vida. Para perspectiva das mulheres negras a intersecção entre opressão 
de gênero e opressão racial será a base da produção do conhecimento 
(Cardoso, 2012: 72). 

Muitas críticas foram feitas em relação às perspectivas feministas pelas 
feministas negras norte-americanas na década de 1980 e 1990 e por 
outras estudiosas que representam o pensamento latino-americano e 
pós-colonial, por priorizarem as experiências e condições de vida das 
mulheres brancas, heterossexuais e da classe média. Para analisar as 
especificidades relacionadas à experiência de vida das mulheres negras, 
essas autoras vão se ancorar no conceito de interseccionalidade de raça, 
gênero e classe social. As “feministas de cor” moveram-se 
conceitualmente por uma análise que enfatiza a interseccionalidade das 
categorias gênero e raça. O conceito de interseccionalidade permite 
analisar e compreender a complexidade das relações sociais. Este 
conceito aparece nos estudos que relacionam a questão de gênero, classe 
e raça. O objetivo consiste em tratar estes fatores estruturais e dinâmicos 
de forma associada para explicar os fenômenos sociais relativos a 
contextos de exclusão e geração de desigualdades persistentes. Este 
conceito foi apresentado por feministas negras norte-americanas nos 
anos 80: Combahee River Collective (1988), Patrícia Hill Collins (1990), 
Kimberlé Crenshaw (1991). (Lugones 2014). 

Segundo Lugones (2014), o desenvolvimento dos feminismos do século 
XX não fez explícitas as conexões entre gênero, classe e a 
heterossexualidade como racializados. Este feminismo enfocou sua luta e 
sua forma de conhecer e teorizar, contra uma caracterização das 



25 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

mulheres como frágeis e débeis tanto corporal como mentalmente, 
reclusas ao espaço privado, e sexualmente passivas. Mas não explicou a 
relação entre essas características e a raça. A análise destas categorias de 
forma separadas invisibilizaram a compreensão das mulheres negras 
como vitimizadas dentro da categoria mulher e dentro da categoria racial. 
A definição de interseccionalidade de Crenshaw (1991), justamente, 
refere-se a forma pela qual o racismo, o patriarcalismo, a opressão de 
classe e outros sistemas discriminatórios criaram desigualdades básicas 
que se cruzam e estruturam as posições relativas dos indivíduos segundo 
o gênero.  De acordo com sua perspectiva, todas as mulheres de algum 
modo estão submetidas à discriminação de gênero, contudo outros 
fatores são responsáveis por criarem problemas e vulnerabilidades 
exclusivos de determinados grupos específicos de mulheres. Esta autora 
propõe, portanto, um modelo analítico que possibilite a identificação das 
várias formas de subordinação, refletindo os efeitos interativos da 
discriminação da raça e do gênero. Desta maneira, permite compreender 
a diferença entre os subgrupos de mulheres, como também a diferença 
entre homens e mulheres. 

 Por outro lado, ao tratar da questão da interseccionalidade de raça e 
gênero, Patrícia Collis (1990) refuta o entendimento de que existe um 
único ponto de vista válido, seja das mulheres, de modo geral, ou das 
mulheres negras, de modo particular, recusando também a 
representatividade de uma mulher universal. Essa concepção aponta para 
a impossibilidade da representação unitária de uma política feminista e 
sublinha a viabilidade de emersão de uma gama diversa de referenciais 
epistemológicos construídos a partir de outros marcadores sociais, como 
raça, idade e diversidade sexual.  

As críticas acima buscam um espaço para pensar contextos e realidades 
sociais específicas, dada a diversidade dos feminismos. Tendo em vista o 
objeto de estudo deste artigo, a produção artística e intelectual das 
mulheres negras, faz necessário compreender de forma diferenciada a 



26 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

inserção dessas mulheres no mundo cultural, especificamente no mundo 
do samba. Para entender estes atravessamentos de gênero, raça e classe 
social parte-se também de buscar determinada posição na história e na 
geografia de um povo, de um papel desempenhado e de um destino 
resultado dos eventos que sucederam a escravidão. Esta corresponde a 
concepção de mestiçagem apresentada por Rita Segato (2021), tem como 
objetivo trazer para o centro do debate a importância do elemento racial 
e a sua historicidade para compreender as classificações e as 
hierarquizações sociais que recaem sobre o corpo negro na sociedade 
latino-americana.i 

As relações que se estabelecem entre as categorias gênero e raça são 
necessárias para pensar as mulheres negras do samba, especificamente o 
caso de Clementina, objeto desse estudo. A abordagem interseccional 
possibilita conceber vários femininos ao incorporar categorias como raça, 
classe social, território, geração, diferente daquelas originalmente 
pensadas para as mulheres brancas. Ângela Davis (2016), ao apresentar o 
histórico das mulheres negras e brancas na literatura estadunidense, 
durante o período escravocrata, mostra como as representações 
assumidas pelas mulheres brancas não podem explicar às mulheres 
negras e os seus papéis sociais. Nessa propaganda, essa “mulher” tornou-
se sinônimo de “mãe” e “dona de casa”, termos que carregam uma fatal 
marca da inferioridade. Mas entre as mulheres negras escravas e suas 
descendentes livres, esse vocabulário não se fazia presente. Uma vez que 
as mulheres negras e escravas não podiam ser tratadas como “sexo frágil” 
ou “donas de casa”. Afinal, homens, mulheres e crianças eram igualmente 
“provedores” para a classe proprietária de mão de obra escrava.  

A socialização das mulheres negras da periferia brasileira, indissociável do 
mundo do trabalho estendido ao espaço da rua, contrasta com o espaço 
destinado às mulheres brancas de classe média. Dessa forma, a 
intersecção entre gênero e raça possibilita explicar as mulheres negras 
nas suas especificidades históricas. No caso das mulheres negras, a vida 



27 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

adulta do trabalho chega cedo, assim como os (as) filhos (as) também. As 
tarefas domésticas fazem parte da sua vida desde menina, dentro de casa 
e na casa dos patrões. A rotina do trabalho fora de casa constitui uma 
realidade para esse grupo social, e não numa escolha. O espaço da rua 
passa a ser de domínio tanto dos homens como das mulheres, nele 
acontece o trabalho, mas também os encontros de lazer e religiosos. O 
espaço público consiste num lugar em que as mulheres negras conhecem 
as regras e para o qual elas são apresentadas desde cedo.  

 

A trajetória de Clementina de Jesus e o samba autêntico 

A chamada música popular, da qual o samba urbano carioca faz parte, 
começa se desenvolver no final do século XIX e se prolonga por todas as 
décadas seguintes, sendo apenas em 1930, que se inicia de forma mais 
efetiva a profissionalização do músico popular dadas as possibilidades 
que se abrem com a formação da indústria cultural, através da gravação 
de discos e do rádio. A partir desse igual período, pode-se observar a 
formação de um campo de compositores, cantores e musicistas 
populares identificados com a música feita pela população da diáspora 
negra, mas ainda num primeiro momento cantada pelos músicos brancos 
de classe média e ainda muito perseguida pela polícia. Tratava-se de uma 
musicalidade calcada no batuque que decorre dos terreiros em sua 
expressão religiosa e profana, das rodas de samba, para depois chegar às 
escolas de samba. O samba constituía em uma maneira encontrada por 
um grupo social para manter a sua cultura comunitária, sua identidade e 
para sobreviver nesse ambiente urbano do subúrbio e dos morros 
cariocas. A música popular vai aos poucos ganhando a cena cultural 
carioca como signo do nacionalismo Varguista na década de 1930, para a 
partir de 1960, tornar-se símbolo do nacionalismo de esquerda através da 
busca do samba “autêntico”, nesse momento que Clementina emerge na 
cena cultural como representante de uma africanidade originária.  



28 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

O samba urbano que tem origem nas expressões culturais do povo negro 
vai encontrar um espaço de prestígio nas estruturas comerciais da música 
como nos rádios, revistas e jornais na cidade do Rio de Janeiro a partir da 
década de 1930.ii Esta transformação fez com que esse gênero musical 
característico da identidade cultural negra que era marginalizado e 
perseguido pelas instituições do Estado, pudesse deslocar-se dos bairros 
pobres do centro da cidade e dos morros cariocas para chegar ao mundo 
da cultura oficial do rádio, atingindo o gosto de uma classe média urbana. 
Essa mudança estava intrinsecamente ligada à modernização da cidade 
do Rio de Janeiro e da formação de um mercado de produtores e 
consumidores de bens culturais na sociedade brasileira. De outro lado, o 
samba carioca passou a compor um projeto de Estado Nacional de 
resgate das nossas raízes culturais. O samba urbano cumpriu decisivo 
papel nesse remanejamento sócio simbólico que resultou da 
consolidação do nexo entre cultura popular e Estado-nação no Brasil.  

Cabe chamar atenção ao fato de que as representações sociais acerca de 
um “feminino” e de um “masculino” estão, igualmente, presentes na 
construção de uma carreira musical, como também no mundo do samba 
urbano carioca. As convenções de gênero determinam a divisão do 
trabalho artístico entre homens e mulheres. A socialização diferenciada 
entre homens e mulheres tem consequências e obstáculos diversos sobre 
a carreira musical. Na história do samba urbano carioca poucas foram as 
intérpretes mulheres, já as compositoras, quase não se falavam delas. 
Esse espaço ficou destinado prioritariamente aos homens, sendo 
relegado às mulheres do "mundo do samba" o papel de intérpretes, de 
pastoras, de tias e de responsáveis pela feitura da comida e das festas 
(Moreira 2013). 

As mulheres negras enfrentam grandes dificuldades para conquistarem 
autoridade e respeitabilidade no campo do samba carioca enquanto 
cantoras e compositoras ao longo de todo século XX. As primeiras 
barreiras que deveriam ser rompidas diziam respeito ao mundo interno 



29 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

da comunidade do samba, dada a dominação dos homens no campo da 
criação e interpretação musical. Nessa comunidade de sentido, as 
mulheres participavam enquanto pastoras, fazendo uma espécie de voz 
de fundo, encarregadas de interpretar a parte coral dos sambas e 
executar as coreografias. As mulheres também se encontravam sobre 
representadas em relação aos cuidados com os afazeres domésticos da 
festa dos blocos e das escolas de samba, seja na produção das comidas, 
das roupas ou no cuidado com as crianças.   

As primeiras mulheres compositoras de samba só foram conhecidas a 
partir da década de 1970, com as pioneiras Dona Ivone Lara e Leci 
Brandão (Moreira 2014). Elas buscaram abrir um espaço social e 
simbólico dentro do samba, e como foram as primeiras precisaram 
romper várias barreiras para chegarem a ser reconhecidas como 
compositoras num universo dominado pelo masculino. O desempenho 
dos papéis de tias, pastoras e preparadoras de festas e da comida 
direcionados às mulheres foram subvertidos ao longo do tempo, apesar 
do samba se constituir ainda como um lugar de pouco espaço para as 
mulheres enquanto profissionais do samba. 

A iniciação das mulheres negras como intérpretes e compositoras do 
samba e na cena cultural carioca, na maior parte das vezes, passou a 
depender da intermediação de figuras masculinas já estabelecidas no 
mundo do samba e de outros produtores musicais. Como aconteceu com 
a compositora D. Ivone Lara que para conseguir apresentar suas 
primeiras composições, precisou que a autoria delas fossem atribuídas 
ainda a um músico homem. Nesse espaço, a profissionalização das 
mulheres negras era ditada pela mediação construída nas diversas redes 
de sociabilidade, por segmentos de origens sociais diferentes. Essa 
prática sugere uma mediação entre a comunidade de sentido e o 
mercado. Se, por um lado, as artistas negras eram socializadas nessa 
comunidade de sentido chamado samba, entre amigos e mestres nas 
rodas de samba, resultado da vivência cotidiana em que as experiências e 



30 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

os saberes eram passados oralmente através das gerações. Por outro 
lado, a mediação das mulheres negras para o espaço da cultura oficial 
ocorria através da figura de um padrinho, de um músico, jornalista ou 
produtor que tinha acesso privilegiado aos meios de comunicação, ao 
mesmo tempo que conseguia penetrar no mundo do samba (Moreira 
2013).  

Anterior às compositoras negras Dona Ivone Lara e Leci Brandão, surge 
nos anos de 1960, um novo destaque entre as cantoras negras, era 
Clementina de Jesus. Mulher negra, neta de escravos, ela cantou durante 
toda a sua vida e reconstruiu a memória de seu povo a partir das suas 
próprias experiências de vida. Nascida em 1902, Clementina tem as suas 
primeiras referências musicais na cidade de Valença, no Vale do Paraíba, 
sul do estado do Rio de Janeiro, região povoada por negros bantus. Quéle, 
como ficou conhecida na infância, a menina era a filha mais nova de três 
irmãos, tendo como pai, Paulo Batista, pedreiro, violeiro e capoeirista; e 
como mãe D. Amélia de Jesus, benzedeira, parteira e lavadeira de roupas. 
Dos cantos entoados por sua mãe, cantos de trabalho, cantos católicos, 
cantigas de jongo e caxambu, Clementina construiu suas primeiras 
referências musicais de seu povo negro. (Bevillaqua,1988). 

Em um momento caracterizado por um processo de urbanização intensa 
brasileira que levou a migração de um grande contingente rural para os 
centros urbanos. A família foi viver em Jacarepaguá e depois na Zona 
Norte, em Oswaldo Cruz, lugar de origem da escola de samba Portela, 
onde Clementina passou sua adolescência. Foi no ambiente das escolas 
de samba no subúrbio do Rio de Janeiro que Quelé teve contato com 
grandes personalidades masculinas e femininas do samba. Ao longo da 
convivência com a comunidade negra em Valência e nos subúrbios 
cariocas incorporou os cantos das folias de reis, dos seus tempos de 
pastora, e as experiências entre os músicos e personalidades nas escolas 
de samba por onde passou. Ela trazia em seu repertório jongos, lundus, 
sambas de partido-alto e cânticos católicos. Dada a sua longevidade de 



31 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

sua vida, Quelé pôde vivenciar as transformações de diferentes 
expressões da música negra na transição entre o mundo rural e o urbano.  
(Bevillaqua,1988). 

Mesmo chegando à cena cultural um pouco tarde por volta dos 61 anos 
de idade, até aquele momento, ela manteve o seu sustento como 
empregada doméstica, uma das poucas ocupações remuneradas 
destinada às mulheres negras nas cidades que acabou por conduzi-la, 
como tantas outras mulheres negras, a uma vida marcada pela pobreza e 
por pouco acesso a direitos sociais e políticos.iii Na sua chegada, essa 
cantora gerou um grande impacto tanto pelo seu timbre de voz forte fora 
dos padrões, seu gestual, sua pele escura, subvertendo o lugar 
naturalmente destinado às mulheres negras e pobres dentro da cultura 
oficial carioca.  

O debate sobre interseccionalidade de gênero e raça consiste em uma 
abordagem imprescindível para tratar a questão das mulheres negras no 
samba carioca. No caso específico de Clementina, a relação entre as 
categorias de gênero, raça passa a incorporar a condição negra das 
mulheres do samba carioca como uma especificidade que as distingue 
das mulheres brancas na vivência com o racismo, na exclusão econômica 
e sociocultural, nas restrições aos trabalhos subalternos e precoces, na 
baixa escolarização, e no contato com o mundo da rua e do trabalho 
desde cedo. Para pensar a trajetória musical de Clementina de Jesus, 
outra categoria precisa ser relacionada como respeito à questão 
geracional, visto que Quelé é uma senhora no samba, ela ingressa no 
meio artístico aos 61 anos, e passa a assumir uma posição de matriarca 
junto com os “bambas” Pixinguinha, Donga, João da Baiana e Cartola. 

A idade que Clementina chega à cena musical carioca a permite 
incorporar uma bagagem de quem transitou entre vários momentos no 
mundo musical e comunitário do seu povo negro. Ela ainda era criança 
quando o Brasil tinha poucas décadas abolido a escravidão. Quelé 



32 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

vivenciou a experiência do samba rural para o samba urbano, quanto ela 
imigra com sua família para a cidade do Rio de Janeiro em busca de 
melhores oportunidades de vida e emprego para o seu pai. As 
representações que recaem sobre o seu canto e o seu corpo de uma 
mulher negra e idosa colocam Clementina no lugar de baluarte original da 
cultura negra e mediadora entre dois mundos, um ancestral e outro 
moderno. 

A roda de samba constitui o lugar de encontro e troca entre os 
intérpretes, compositores e amigos da música popular, formando uma 
comunidade de sentido que reforça os laços e ensina um ofício e suas 
regras de geração para geração. Os saberes que constituem o samba são 
transmitidos, nesse momento, pela experiência e pela interação oral. A 
participação nas rodas de samba por Clementina constitui uma forma de 
socialização para a sua entrada profissional no mundo do samba, tendo 
em vista a sua participação ativa nas escolas de samba Portela 
primeiramente e depois na Mangueira, e nas rodas de samba entre 
amigos (Fernandes, 2015: 56). 

Como as demais compositoras incorporadas na cena do samba, 
Clementina também chegou pelas mãos de um padrinho homem, o 
produtor cultural Hermínio Bello de Carvalho. Ele encontrava-se inserido 
dentro do campo da cultura oficial carioca e tinha trânsito nos principais 
meios de produção musical como as gravadoras, rádios e instituições 
públicas como Funarte (Fundação Nacional de Artes) e MIS (Museu da 
Imagem e do Som). Outros prestigiados produtores e jornalistas como 
Sérgio Cabral (1937), Ricardo Cravo Albim (1940) e José Ramos Tinhorão 
(1928), Ary Vasconcelos (1926), integravam junto com Hermínio um grupo 
de defensores da cultura popular, do samba autêntico, contra a invasão 
de ritmos estrangeiros, que dominava as rádios entre os anos de 1940 e 
1950. A incorporação do samba do morro como síntese da cultura 
popular idealizada pela esquerda nos anos 1960, deve muito a essa 
geração de intelectuais engajados que reinventou o passado e revestiu 



33 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

compositores e intérpretes em mito da “autenticidade”.         

Num contexto político marcado pelo Golpe de 64 e pelo 
consequente endurecimento do regime militar como o AI 5, caracterizado 
por forte censura, controle dos sindicatos e perseguição política. Nesta 
fase observa-se uma hiper politização da cultura devido ao fechamento 
dos canais de representação e expressão política formais. Os intelectuais, 
artistas e os estudantes universitários que tinham forte interesse na 
política terminaram redirecionando suas atividades para a área da 
cultura, dando origem às manifestações político e cultural na música 
popular, no cinema, no teatro, nas artes plásticas e na literatura (Ridenti 
2014). A descoberta de nomes da música popular ligados ao chamado 
samba de raiz resulta também da continuidade dada pelos intelectuais da 
época e sua procura pela construção cultural de um Brasil “autêntico”. 
Este engajamento romântico e revolucionário esteve presente em versões 
diferenciadas em relação à produção artística e musical do período, como 
nos espetáculos Zicartola, Opinião, Rosa de Ouro, Noitada do Samba; em 
LPs como Elizete sobe ao Morro. Como resultado dessa aproximação com 
os compositores e cantores do morro, o público de classe média 
descobriu Cartola, Nelson Cavaquinho, Nelson Sargento, Elton Medeiros, 
Clementina de Jesus, entre outros. 

Essa concepção romântica dos movimentos de esquerda no Brasil, 
utilizava-se do passado para buscar um novo futuro. Por isso, não se 
caracterizava num movimento de simples volta às origens, a partir de 
uma perspectiva anticapitalista e prisioneira do passado. A volta ao 
passado, seria a inspiração para a construção do homem novo. Para 
trazer elementos desse passado que permitissem construir uma 
alternativa à sociedade do presente. Esse encontro não seria possível sem 
a presença de mediadores e de negociação entre os artistas do morro e 
os intelectuais e artistas da cidade. Os mediadores, agentes 
socioculturais, construíram as pontes entre a herança étnica e 
comunitária do samba com a classe média carioca e depois com a 



34 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

identidade nacional da música popular brasileira. Outra tarefa também 
coube aos mediadores, eles foram responsáveis pela descoberta e 
agenciamento de muitos músicos populares para o mundo profissional 
da música no asfalto. 

Desta forma, tem assim o início da carreira profissional de Clementina. O 
encontro acontece quando ela e seu marido Albino Pé Grande, e outros 
amigos encontram-se na Taberna da Glória, local de festividades de 
Nossa Senhora da Glória, da qual Clementina era devota. Hermínio viu 
Clementina cantar junto aos seus amigos e pediu que ela concedesse a 
ele que gravasse algumas de suas canções. Inicia-se nesse momento uma 
parceria que duraria até 1987, ano da morte de Clementina. (Silva 2011: 
33). Até o momento do encontro com o produtor Hermínio Bello de 
Carvalho, Clementina tinha se mantido financeiramente por meio do 
trabalho em casas de família como empregada doméstica. Este trabalho 
constitui um lugar marcado pela subalternidade e pela invisibilidade que 
costuma ser destinado à maioria das mulheres negras e pobres que 
migraram e que ainda migram para a capital fluminense em busca de 
oportunidades de emprego. Para ela, como para muitas mulheres do 
samba, também estava reservado o lugar de pastora, de sambista, do 
cuidado e da feitura da comida. Clementina resiste a esse papel e se 
mantém cantando durante toda a vida junto dos seus parentes e amigos, 
cantando nas folias de reis, participando como pastora, partideira nas 
rodas de samba e na ala das baianas no Carnaval. Para somente bem 
mais tarde, aos 61 anos de vida, quando ela pôde conquistar um lugar na 
música popular como cantora profissional.  

A caracterização desse corpo feminino, negro, velho e as narrativas 
relativas à atuação de Clementina no palco e nas relações privadas 
carregam em si as interpretações do que constituía essa cantora para 
esse grupo de intelectuais de esquerda brasileiros. Esse mesmo corpo é 
parte constituinte de uma construção histórica do papel da mulher negra 
na sociedade brasileira, que precisa ser desconstruída para entender que 



35 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

velhas e novas representações foram destinadas à essa artista negra 
dentro da cultura oficial carioca.  

 

Os pós-coloniais e a representação do outro 

As representações que recaem sobre a música, o canto e a performance 
de Clementina de Jesus dão ênfase ao resgate da cultura negra e a busca 
do resgate de um elo perdido com a África. Nesse sentido, essas 
narrativas buscaram acessar um conhecimento tradicional, chamado 
“música popular de raiz”, entendida como original e em vias de extinção. 
Nessa seção, são utilizados a abordagem feminista pós-colonial e os 
estudos culturalistas para tratar das representações envolvem a presença 
de Clementina de Jesus no cenário da música na década de 1960 a 1980. 

A perspectiva feminista pós-colonial propõe diferentes modos de ler o 
gênero não apenas no mundo, mas na palavra e no texto. Para tanto, 
essa corrente de pensamento incorpora tanto o sujeito quanto os meios 
de representação dele. Os debates apresentados pelo feminismo no pós-
colonialismo colocam as seguintes discussões fundamentais: quem pode 
falar e por quem? Quem ouve? Como se representa a si e aos outros? Tais 
questionamentos referem-se aos temas relativos à representação, ao 
essencialismo e à posição do intelectual.  

Além desse debate sobre o conceito de interseccionalidade central para o 
feminismo negro, encontramos nos estudos de gênero dentro da 
perspectiva pós-colonial construções como “representação”, 
“essencialismo” e “identidade”. Essas chaves explicativas são necessárias 
para compreender a construção histórica das mulheres negras 
representada pelo olhar dos que comandam a autoridade dos meios de 
fala e escrita. A partir dos discursos dos intelectuais e jornalistas pode-se 
acessar as representações que foram feitas de Clementina entendida 
como um elo com a tradição africana pós diaspórica que compõe a nossa 



36 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

cultura nacional, necessários para responder a seguinte questão: quem é 
esse “outro” africano na cultura musical brasileira? 

A partir da segunda metade do século XX uma série de reivindicações 
identitárias, envolvendo primordialmente as relações étnico-raciais e 
questões de gênero, aliada às lutas anticoloniais, principalmente na 
África, põe em xeque o conceito de cultura centralizado pelo debate com 
a antropologia. A emergência dos estudos culturais e sua abordagem que 
incorpora ao debate as políticas de identidade, a globalização e a 
diáspora, assim como as tensões pós-coloniais, trazem consigo a crítica 
ao legado colonial da antropologia e utilizam como ferramenta teórica o 
conceito de representação. 

A perspectiva pós-colonial tem início com os autores qualificados como 
intelectuais da diáspora negra ou migratória – migrantes oriundos de 
países pobres que vivem na Europa Ocidental e na América do Norte. 
Esses estudos tiveram suas áreas pioneiras nos estudos literários nos EUA 
e na Inglaterra na década de 80. Posteriormente espalharam-se para 
outras disciplinas e para outros países dentro e fora da Europa. Entre os 
principais nomes tem-se: Homi Bhabha, Edward Said, Gayatri Chakravorty 
Spivak, Stuart Hall e Paul Gilroy. Os estudos pós-coloniais não constituem 
uma matriz teórica única. Mas eles têm como característica comum a 
construção de uma referência epistemológica crítica em relação às 
concepções da modernidade, através do método da desconstrução dos 
essencialismos. O prefixo pós não indica apenas o período posterior ao 
colonial, trata-se de uma reconfiguração do campo discursivo no qual as 
relações hierárquicas ganham significado, portanto, o colonial vai além do 
colonialismo e atinge situações de opressão atuais e diversas, definidas 
pelas fronteiras de gênero, étnicas e raciais. 

Na década de 1960, intelectuais da diáspora e pós-coloniais vão tensionar 
o conceito de cultura como representação, a partir de um 
questionamento de quem pode falar pelo “outro”? Autores pós-coloniais 



37 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

vão questionar a autoridade etnográfica entre os anos de 1900 e 1960. 
Esse dilema está inserido em um contexto da luta pela independência dos 
países africanos posterior à década de 1950, do Movimento pelos direitos 
civis americanos, e da repercussão das teorias culturais nos anos 1960 e 
1970. Partindo de uma compreensão que o etnógrafo ou o mediador não 
constroem um discurso fiel (etnografia) do seu mediado. A etnografia ou 
a mediação passa a envolver representações e relações de poder. 

Eduard Said (1978) desvenda a representação do Oriente pelo Ocidente 
na literatura e na arte. Em seu estudo sobre como a Europa construiu 
uma imagem estereotipada do “Oriente”, ele argumenta que o 
“orientalismo” foi um “discurso” por meio do qual a cultura europeia 
conseguiu construir e administrar o Oriente política, sociológica, 
ideológica, científica, militar e imaginativamente durante o período 
posterior ao iluminismo. A discussão de Said sobre o “orientalismo” 
compreende o discurso sobre o “outro” por meio das práticas de 
representação (literatura, pintura etc.). Esse discurso produz uma forma 
de conhecimento racializado do “outro” (orientalismo) que se encontra 
profundamente envolvida em operações de poder (imperialismo) (Hall 
2016: 194 e 195). Os trabalhos de Eduard Said levantaram dúvidas 
radicais sobre os procedimentos por meio dos quais os grupos humanos 
podem ser representados. Para ele nenhum método científico ou 
instância ética pode garantir a verdade das imagens. Elas seriam 
elaboradas por relações históricas específicas de dominação e diálogo. A 
representação do Oriente consiste em uma construção identitária que 
coloca o “outro” em algum lugar, ou em um lugar determinado. Na obra 
dos autores pós-coloniais, o conceito antropológico de cultura é 
questionado a partir da crítica da representação, ou do enquadramento 
identitário.  

Para os objetivos deste artigo, destaca-se a noção de representação em 
suas ligações com a linguagem e a cultura, enfatizando o papel das 
narrativas na constituição do indivíduo e dos grupos sociais, e do 



38 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

processo de construção do “outro” por meio de um discurso nacionalista 
de esquerda que se de um lado, possibilita a construção de uma 
identidade hegemônica e coletiva, de soma das três raças constituintes da 
sociedade brasileira, e por isso, viabiliza a recuperação da África e da 
negritude do samba, por outro, reproduz estereótipos e hierarquizações, 
impossibilitando a compreensão do “outro” a partir da sua diversidade e 
das relações de desigualdade, violência e conflito presentes nesse 
contexto. Devido à grande utilização do conceito de representações e a 
sua pluralidade de significados, este estudo dedica-se a forma como os 
teóricos ligados sobretudo aos Estudos Culturais, como Stuart Hall e 
Tadeu Tomaz da Silva, apropriam-se do conceito de representação em 
ligação com a teorização sobre identidade e diferença, conceitos esses 
que operam hierarquizações e classificações de mundo.  

Os Estudos Feministas e os Estudos Culturais, numa perspectiva pós-
estruturalista de análise, concebem a cultura como um sistema de 
significação e por isso, insistem na relação entre sistemas de 
representação, significado e cultura. Stuart Hall (2003), chama a atenção 
para o significado de cultura como um conjunto de práticas significantes. 
Sendo a cultura produtora de significados compartilhados, a linguagem é 
o meio pelo qual o significado é produzido, e funciona através da 
representação. Dessa forma, a linguagem opera como um sistema 
representacional que possibilita além da existência do diálogo, a 
produção de sentidos e visões de mundo compartilhadas. Dentro dos 
Estudos Culturais a cultura é concebida como um campo de luta e 
contestação por meio do qual os indivíduos que formam os diversos 
grupos sociais e com diferentes recursos de poder vão se constituindo e 
produzindo sentido. Desta maneira, a cultura pode ser entendida como: 

  

 Um campo de produção de significados no qual 
diferentes grupos sociais, situados em posições 
diferenciais de poder, lutam pela imposição de seus 



39 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

significados à sociedade mais ampla [...]. A cultura é um 
campo onde se define não apenas a forma como o 
mundo deve ter, mas também a forma como as pessoas 
e os grupos devem ser (SILVA, 2002: 133-4). 

As práticas sociais que conduzem a representação acabam por ligar 
identidade e diferença a sistemas de poder. De acordo com Silva (2002), 
constitui num privilégio daqueles que detêm o poder de representar e 
assumir o poder de definir e determinar a identidade. Sendo assim, 
questionar a identidade e a diferença equivale a questionar os sistemas 
de representação que lhes dão suporte. 

Como a representação da “diferença” relaciona-se com as questões de 
poder? Para Michel Foucault (2003), em seu argumento sobre 
“poder/conhecimento” a representação do “outro”, como objetivos 
específicos de um grupo, possibilitando novas hierarquias. Nas relações 
de poder, entre o mediador e o mediado, ou entre o etnógrafo e o nativo, 
condiz com as necessidades e objetivos do grupo de intelectuais e 
artistas, e essa interação possibilita novas relações de subordinação. O 
poder é entendido aqui como em termos simbólicos e culturais mais 
amplos, não apenas como resultado da exploração econômica e da 
coerção física. Sendo assim, inclui o poder de representar alguém ou 
alguma coisa de certa maneira, dentro de um regime de 
representatividade. Portanto, o poder opera em um micro nível – a 
“microfísica do poder” de Foucault. Dessa forma o poder é encontrado em 
toda parte, e, por isso, ganha uma forma circular. Então, para os estudos 
Pós-Coloniais a relação entre diferença e poder passa pelo exercício do 
poder simbólico através das práticas representacionais.  

A lógica da produção do discurso para Foucault passa pela concepção de 
que o discurso tem determinadas regras e procedimentos de exclusão e 
por isso, produz uma vontade de verdade. Não significa que crie algo fora 
da realidade, mas uma verdade selecionada que privilegia alguns 
aspectos enquanto silencia outros, construindo um sistema de 



40 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

representação. Os nacionalistas de esquerda, que detêm a autoridade 
discursiva, constroem um enquadramento de verdade para a música 
popular negra carioca, do qual Clementina de Jesus faz parte. Um 
discurso tem um caráter homogeneizador e se propõe construir a 
identidade nacional a partir da cultura popular do “outro”, dentro de uma 
concepção de unidade das três raças formadoras do povo brasileiro. 
Dessa maneira, os intelectuais nacionalistas de esquerda propõem uma 
narrativa em que Clementina passa a representar uma ligação 
consistente entre a verdadeira “cultura negra” do Brasil e a mãe África. 

 

 

Clementina: novas representações 

Para analisar a formação da imagem de Clementina de Jesus faz-se uso 
do conceito da representação utilizado pelos teóricos Pós-Coloniais, no 
caudal da perspectiva pós-estruturalista. Dessa forma, a representação é 
entendida como um conceito e uma prática de produção de significados. 
Para apresentar como a alteridade e a diferença são constituídas, como 
representar o “outro”, parte-se da construção de seus estereótipos. A 
estereotipagem com uma prática representacional tem seu 
funcionamento baseado na essencialização, reducionismo, naturalização 
e oposições binárias. Por isso, a estereotipagem ao delimitar e excluir o 
“outro” a características e a um lugar determinado, possibilita a 
manutenção da ordem social e simbólica. Hall (2016) apresenta três 
características da prática da estereotipagem. A primeira, corresponde aos 
efeitos essencializadores, reducionistas e naturalizadores da 
estereotipagem que reduzem as pessoas a algumas características 
simples e essenciais, que são apresentadas como fixas por natureza. O 
estereótipo consolida a diferença ao reduzir, essencializar e naturalizar as 
poucas características simples, vívidas, memoráveis e reconhecidas sobre 
uma pessoa.  A segunda, que a estereotipagem conduz a uma prática de 
fechamento e exclusão do “outro”. Ela estabelece a fronteira simbólica 



41 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

entre o “normal” e o “pervertido”, o “normal” e o “patológico”, o “aceitável” 
e o não “aceitável”, entre as pessoas de dentro (insiders) e as pessoas de 
fora (outsiders), entre nós e eles. A terceira característica, de que a 
estereotipagem tende a ocorrer onde existem enormes desigualdades de 
poder, dirigido contra os grupos excluídos e subordinados. A 
estereotipagem em sua prática corresponde a um tipo de poder 
hegemônico e discursivo que opera tanto por meio da cultura, da 
produção de conhecimento, das imagens e da representação, quanto por 
outros meios. Além disso, corresponde a uma concepção de poder 
circular que implica “sujeitos de poder” como aqueles que são 
“submetidos a ele”. A estereotipagem enquanto prática de produção de 
significados é importante para a representação da diferença racial. (Hall 
2016: 200). 

Para analisar a construção da cantora Clementina de Jesus, parte-se das 
seguintes perguntas: como são representadas as mulheres negras do 
samba? Quais os principais estereótipos que foram imputados à 
Clementina ao longo de sua carreira pelos jornalistas, intelectuais e 
produtores do samba?  Para compreender a construção do mito 
Clementina a partir da representação do seu corpo negro, da sua voz, da 
sua religiosidade no morro e em uma África mitificada. 

 
 
Mãe preta e empregada doméstica 

Que mãe é essa? É a mãe que cuida, é a mãe de santo, é a mãe cantora 
ou é a mãe África? Todas essas pré-noções que legitimaram 
simbolicamente o negro, esse “outro” que representa a criatividade 
espontânea, a ingenuidade, o mistério, a força descomunal foram 
elaborados ao longo da carreira de Clementina para construção do seu 
personagem. Que representações são essas negativas e positivas que a 
mulher negra Clementina negocia e assume ao apresentar-se na cena 
cultural carioca entre a década de 1960 e 1980?  



42 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

O produtor cultural Hermínio, em seu depoimento, quando argumentou 
que Clementina não tinha consciência da figuração que fazia parte, 
caracterizou Quelé em toda a sua ingenuidade e bondade. 

 

“O poeta e descobridor tinha clara noção, no entanto, 
de que humilde, amorosa, doce, acolhedora, 
generosa e ingênua Clementina, sucedânea da antiga 
figura da mãe preta, aos olhos dos nacionalistas, não 
era ciente da posição outorgada a ela naquela 
figuração” (Bevilacqua 1987). 

Os estereótipos de “mãe preta” e de “mulata” configuram as formas como 
as mulheres negras foram principalmente representadas pela literatura e 
no imaginário brasileiro. A mãe preta constitui uma representação da 
trabalhadora negra nos tempos da escravidão e depois dela como ama de 
leite, babás e empregadas domésticas. A figura da “mãe preta”, 
escravizada ou liberta, corresponde a uma relação de maternidade que 
retira da mulher negra a possibilidade de relação com os próprios filhos, 
para criar e amamentar os filhos das mulheres brancas.  

 A imagem da mammy é fundamental para compreender a opressão 
interseccional de raça, gênero e sexualidade. Esta representação é 
caracterizada como uma das muitas imagens controle que são criadas 
para justificar a exploração das escravas e continuamente o trabalho dos 
serviços domésticos em casas de família. Partindo do exemplo das 
mulheres negras norte-americanas, Collins (2019), a imagem controle da 
mammy junto com tantas outras a ela interrelacionadas reflete o 
interesse de uma classe dominante branca em manter subordinada às 
mulheres negras através desses estereótipos.  A mammy é em geral 
retratada como uma mulher assexuada, obesa, de pele escura e 
características tipicamente africanas, consistindo em uma parceira não 
desejável sexualmente para os homens brancos. Sendo uma mulher 
assexuada, pode assim, dedicar-se à função materna dos filhos que não 



43 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

teve. 

A “mãe preta” consiste num tema central nas representações da 
escravidão produzidas no interior da sociedade escravocrata e fora delas. 
Em países como o Cuba, os Estados Unidos e o Brasil elas compõem o 
lado romântico e sentimental da escravidão tanto presente na literatura 
como na cultura visual da época. As chamadas mammies representam a 
relação de amor e afeto que ligam a criança branca (sinhozinho ou 
sinhazinha) às mulheres negras que lhe dedicavam o cuidado diário e a 
função de amamentar. A figura da “mãe preta” reforça uma visão positiva 
da escravidão brasileira, dada a ênfase no afeto da “mãe preta pelo filho 
do senhor, como uma forma de acomodação dos conflitos e das 
diferenças sociais. Essa representação reforça o lado “bondoso e 
harmonioso” da escravidão no Brasil, escondendo as relações de violência 
e silenciando os conflitos existentes nessa sociedade. (Schwarcz 2016). 

As nossas amas de leite eram obrigadas a conviver conjuntamente com o 
afeto aos filhos dos brancos e com o peso da escravidão. A ambiguidade 
de uma dinâmica em que apesar de terem lhe tirado filho e a 
possibilidade da maternidade, a “mãe preta” ama e acolhe a criança 
branca com doçura.  De acordo com Roncador, o que se produz no 
imaginário da época é a imagem da conciliação e do carinho, “uma utopia 
da confraternização das duas raças”, em detrimento das relações de 
violência e conflito (Roncador 2008: 134). 

As figuras da mãe preta, assim como a da empregada doméstica, 
constituem as representações que recaem sobre a mulher negra 
presentes no Brasil rural e urbano. O trabalho doméstico que diz respeito 
aos cuidados com a casa, com as crianças, com os velhos consiste na 
principal ocupação das mulheres de classe baixa que migram do interior 
do estado para as regiões metropolitanas da cidade do Rio de Janeiro, 
como foi o caso de Clementina de Jesus. As trabalhadoras negras na 
Primeira República, após a abolição da escravidão no Brasil são excluídas 



44 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

de participarem da nova classe trabalhadora urbana. Para elas são 
destinadas como ocupações remuneradas apenas os trabalhos na 
agricultura, tão exaustivos como no período da escravidão; e o trabalho 
doméstico nas casas de família, trabalho mal remunerado, extenuante e 
na condição de residente, o que torna o trabalho interminável, gerando 
maior exploração e privação de uma vida junto do seu grupo social e 
familiar. Dessa forma, as mulheres negras encontram um mercado de 
trabalho segmentado de acordo com o gênero e a raça, que provoca a 
marginalização socioeconômica desse grupo social que já se encontra 
excluído da cidadania e direitos políticos.iv 

O trabalho manual, posição desprivilegiada no mercado de trabalho, faz 
parte da irremediável dessas mulheres pobres. Um lugar de pouca 
visibilidade e autonomia que muitas vezes ganha ares de naturalidade 
para esse grupo social, parecendo fazer parte de uma ordem natural do 
ciclo de vida dos indivíduos. No caso das mulheres negras da periferia a 
vida adulta do trabalho chega cedo e os filhos também. As tarefas 
domésticas fazem parte de sua vida desde meninas, dentro e fora de 
casa. A vida no trabalho na casa dos patrões, muitas vezes, constitui uma 
extensão do trabalho em casa, cozinhando, lavando, passando e 
cuidando de todos.  

A representação da mulher negra ainda ancorada nas imagens do seu 
passado de corpo dado à maternagem dos outros, ao servilismo absoluto 
e a fidelidade incondicional, puderam ser encontradas na construção de 
Clementina. A cantora penetrou no mundo branco e a sua personalidade 
caracterizou-se pela doçura, ternura, carinho de mãe, daquela que acolhe 
e ampara. Como também devido a sua diferença de idade em relação aos 
outros sambistas, ela sempre foi chamada de mãe ou de tia Clementina 
entre os músicos desse grupo. Mesmo não sendo mais empregada 
doméstica, a figura de Clementina ganha para muitos a representação da 
doçura, do cuidado, da mãe - preta. A relação de Clementina com o 
mundo dos músicos profissionais em sua maior parte composta por 



45 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

músicos, jornalistas e produtores brancos sempre foi caracterizada como 
uma relação harmoniosa, baseada no carinho e afeto, deixando de lado 
as questões que envolvessem os silenciamentos, os conflitos e as 
relações desiguais entre as classes. 

A perspectiva culturalista adotada pelos folcloristas urbanos para pensar 
as manifestações populares baseava-se no ideal de democracia racial 
então vigente. Nessa abordagem, a cultura passou a ser vista como o 
espaço por excelência da convivência pacífica entre raças e classes, onde 
a mestiçagem teria melhor se expressado. Esses intelectuais 
incorporaram uma perspectiva bastante idealizada das relações raciais na 
sociedade brasileira, onde o preconceito racial encontrava-se bastante 
minimizado.  

A partir dessa perspectiva utilizada pelos folcloristas urbanos, 
transfigurada em uma espécie de ethos manifesto em atos pelos 
mediadores culturais, obteve relevo a justificativa para a construção de 
Clementina como uma figura maternal entre os intelectuais e músicos 
brancos e negros. Dentro de uma abordagem que não se propunha 
problematizar as questões raciais e de conflito que envolviam as relações 
entre negros e brancos no Brasil naquele momento. Clementina 
representava uma cultura popular em vias de desaparecimento, a parte 
africana que compunha a nossa cultura nacional e homogênea. Nesse 
sentido, a cantora negra e idosa consistia em parte de uma figuração 
necessária para a construção da nossa brasilidade, dentro de uma 
perspectiva de esquerda e de oposição às forças do regime militar. Essa 
abordagem percebia a cultura a partir de um conjunto de itens e traços 
que podiam ser analisados isoladamente e independente do seu redor. 
Dessa maneira, Clementina foi retirada do seu contexto social de origem, 
uma vez que ela não cantava para os seus iguais, apesar de conviver com 
muitos músicos e amigos que fez no morro e no samba, mas era levada 
para um público de classe média para apresentar a cultura popular do 
morro. 



46 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

A representação da “mãe preta” ligada à doçura e à submissão inibe o 
potencial político de Clementina. O estereótipo da mãe negra reduz a 
cantora a um lugar de invisibilidade e silenciamento. Essas 
representações retomam velhas hierarquias e estereótipos destinados ao 
corpo feminino e negro. Clementina foi tomada como aquela mulher 
negra que conseguia penetrar no mundo branco de forma doce e com 
fidelidade, sem, contudo, gerar ou revelar os diferentes conflitos 
provenientes das desigualdades sociais. 

 

 A mãe África: como se africaniza Clementina  

Nos rastros da tessitura mítica que a emoldurou, a construção semiótica 
de Quelé como mãe África tanto nas suas roupas como no seu repertório 
faria diminuir a distância do Brasil urbano-industrial em relação ao 
"Atlântico Negro".v No espetáculo Rosa de Ouro (1964), como também 
com o lançamento do LP homônimo, além de um LP individual de 
Clementina em 1967, consagraram Clementina e fizeram com que ela 
passasse definitivamente à condição de diva africana da nossa música, e 
relicário das cantigas transmitidas diretamente da senzala pelos seus 
avós. Nesse espetáculo, o produtor e descobridor hermínio caracterizava 
Clementina com vestimentas que remetiam às religiões afro-brasileiras 
como, túnicas brancas, colares, rendas, cabeça coberta com turbantes e 
adereços específicos. Além disso, ela apresentava e gravava canções de 
ritmos diversos que transmitiam um ar de “africanidade”, jongos, corimas, 
macumbas, batuques, lundus e diversos sambas de partido alto. Os 
arranjos das músicas, por outro lado, eram feitos com muitos 
instrumentos de percussão como, atabaques, tambores e a simplicidade 
das cordas dos cavaquinhos e violões. Toda essa caracterização 
completava a imagem de Clementina e a tentativa de inseri-la em uma 
tradição ligada a uma África “pura” e mitificada.  (Fernandes, 2015).  

Na tradição negra e africana a performance musical e a religiosa 



47 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

encontram-se em constante associação. O samba, o jongo, os corimãs, e 
os caxambus transitavam em sua música e em sua performance entre o 
profano e o sagrado, assim como a maior parte das tradições 
afrodescendentes tais como, a roda de capoeira angola e o tambor de 
crioula. O tom semi-religioso da performance e dos cantos tanto da 
religião católica, dos seus santos, e do candomblé fazem parte 
historicamente do enredo dos sambistas, como dos capoeiristas. Quando 
apresentam sua música e sua dança possibilitam tornar visível sua 
relação de culto à Deus, aos orixás e aos santos, assim como acontece na 
performance ritual e religiosa. Essa relação entre o samba e a religião 
estavam presentes nas apresentações de Clementina e constituía parte 
da construção do seu personagem e da conexão com a África. 

Depois de Clementina, nas décadas de 1970 e 1980 quando ocorreu a 
reafricanização do samba, outras artistas também assumiram a 
caracterização “afro”, tanto do ponto de vista sonoro como da vestimenta, 
são elas Clara Nunes, Beth Carvalho, Alcione, entre outras. A primeira 
cantora brasileira que se apresentou visualmente como baiana e tinha 
em suas músicas e sambas uma referência afro-brasileira foi Carmem 
Miranda, entre as décadas de 1930 e 1950. A roupa de Baiana constitui a 
estética afrodescendente das mulheres do Candomblé. A indumentária, a 
joalheria e os demais símbolos corporais identificam e revelam as 
mulheres de fé em suas manifestações sócio religiosas e nas festas 
populares como um todo, como as do Bonfim e de Nossa Senhora da Boa 
Morte, entre outras. Esta roupa é composta de uma bata, peça larga de 
pano, o turbante, as chilenas de couro e pelo uso de amplas e 
arredondadas saias, anáguas, os bordados em richelieu e do pano da 
costa. O traje emblema da baiana também se encontra disseminado em 
diferentes manifestações populares como, nos maracatus do Recife, nas 
congadas em Minas Gerais e na ala obrigatória das escolas de samba, a 
ala das baianas.  

No posfácio que escreve para o livro Clementina, Cadê Você? Hermínio, 



48 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

apresenta a concepção de Clementina como essa mãe negra e mediadora 
entre dois mundos, entre a nossa africanidade de origem e o samba 
urbano da década de 1960: 

 

“Neste livro, a Mãe África ressurge com toda a sua 
intensidade através de uma de suas piras mais sagradas, 
de um dos seus totens mais poderosos. Mãe Quelé doou 
para nós, filhos brasileiros de seu ventre africano, todos 
os sons que estavam condenados à eterna senzala onde 
aprisionam parte da nossa história. De certa forma, 
Clementina promulgou uma nova lei Áurea, sem que 
jamais tivesse tido consciência de seu valor histórico 
para a cultura brasileira” (Carvalho 1988). 

O processo de africanização de Clementina ocorre não apenas a partir da 
construção do seu personagem por meio da vestimenta de baiana e da 
escolha das músicas ligadas às heranças rurais e escravas de outro 
tempo. Os elementos para essa figuração eram encontrados também no 
seu corpo negro, na sua performance, nos gestos de suas mãos, na sua 
voz forte e rústica. Nei Lopes, cantor, compositor, estudioso das questões 
da música e da cultura negra e militante do Movimento Negro em seu 
depoimento à Bevilacqua (1988), reproduz o impacto que a voz forte e 
rústica e a compreensão de Clementina como um elo perdido com a 
África: 

 

 

“Mas de repente aquele perfil de rainha africana 
projetado contra a luz! E aquele canto, berro, grito, 
brado, me levando de volta ao Brasil que eu tinha 
perdido em abril e à África que eu perdera em 1482 
quando o primeiro portuga chegou ao reino do Congo: 
Benguelêe! Benguelêe!!!” (Nei Lopes, 27/08/87). 



49 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

Clementina trazia novidade com seu canto forte, com seu timbre 
incomum e por isso considerado ruim para alguns. A raridade da voz de 
Clementina nem sempre foi compreendida, com um timbre inusitado, 
com variações de notas graves e agudas, que muitas vezes podia lembrar 
a voz de um homem ou ser interpretada como uma voz desafinada. Mas 
foi com essa voz forte, rasgante que destoava dos ritmos até então em 
voga, como a Bossa Nova, em que os intérpretes cantavam baixinho 
quase sussurrando, que Clementina passou a ser identificada com as 
nossas raízes africanas. Com essa rusticidade, sua alegria e carisma, 
Clementina encontrou o seu público entre os estudantes universitários e 
os amantes da “verdadeira” música popular brasileira. 

 

 

Mãe do samba: baluarte da cultura negra 

Também como Mãe do Samba, reverenciada pelos novos e velhos 
sambistas, Clementina de Jesus cristalizou-se como matriarca do samba 
devido ao potencial da sua presença e da sua idade que a conectava ao 
nosso passado negro originário. O mito Clementina de Jesus apareceu em 
muitos momentos junto ao grupo característico da fase de ouro do 
samba e do choro, dos quais fizeram parte os bambas Pixinguinha, Donga 
e João da Baiana. Junto com Pixinguinha e João da Baiana, a cantora lança 
o seu terceiro Long Play em 1968, Gente Antiga. Por outro lado, 
Clementina passou a constituir uma referência entre a nova geração de 
sambistas que surgiram no espaço aberto ao samba de raiz entre as 
décadas de 1960 e 1980. Os cinco crioulos que a acompanhavam no Rosa 
de Ouro, além de outros amigos da nova geração de sambistas que foram 
descobertos no show do Noitada do Samba como, Martinho da Vila, Clara 
Nunes, Beth Carvalho, Gisa Nogueira, entre outros. 

No campo da Música Popular Brasileira (MPB), Clementina passou a ser 
considerada por muitos como uma espécie de Mãe. Como aquela figura 



50 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

fora do seu tempo que abriu espaço, que trouxe com seu canto rude e 
sua conexão com os cantos negros de um Brasil original uma forma 
musical esquecida. Clementina era carinhosamente tratada como Mãe 
Quelé, e tinha uma multidão de filhos. Alguns surgiram a partir do seu 
trabalho, tendo o Rosa de Ouro e a Noitada do Samba como escola, e 
depois seguiram seus próprios caminhos. (Bevilaqua, 1988: 98). Quelé 
passou a constituir-se em importante representante dos movimentos dos 
novos e velhos sambistas que buscam afirmar o samba de raiz e o partido 
alto em oposição à música comercial. Em 1977, junto com Candeia e Dona 
Ivone Lara, ela participou de um movimento de oposição ao Soul Music, à 
música americana, em favor do samba negro e brasileiro. Depois, 
integrou uma Festa de Lançamento do Clube do Samba em 1979, na casa 
de João Nogueira, com mais de 100 cantores e compositores, como Beth 
Carvalho, Clara Nunes, Martinho da Vila, Dominguinho do Estácio entre 
outros. Em sua chegada, Clementina foi ovacionada com a música “Não 
Vadeia Clementina”. 

Num contexto de reafricanização da música popular externa e 
internamente, e de regime militar no Brasil, o samba carioca da Zona 
Norte do Rio de Janeiro foi mostrado ao público de classe média no 
espetáculo Noitada do Samba, na década de 1970. As expressões 
musicais da periferia e do morro constituem um símbolo de resistência 
política e cultural para a classe intelectual e para os estudantes 
universitários brasileiros. Nessa época, Clementina faz parte do elenco 
fixo do espetáculo ao lado nomes tradicionais no mundo do samba do 
morro como Xangô da Mangueira, Nelson Cavaquinho e do próprio 
Cartola. Nesse espaço cultural foram apresentados novos intérpretes e 
compositores do samba, entre eles um número significativo de mulheres 
como, Clara Nunes, Beth Carvalho, Elza Soares e Guisa Nogueira. No 
Noitada do Samba, a Rainha Quelé foi aclamada e referenciada pelo 
público e pelas cantoras mais novas em início de carreira como um 
verdadeiro baluarte do samba.  



51 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

 

“É com muito carinho que escrevo sobre a mãe eterna 
do samba. A deusa afro-brasileira que me enfeitiçou 
com seu ritmo, seu canto, sua verdade e suas mãos 
expressivas e que me fizeram sentir o que mais forte 
havia batido no meu coração e o caminho a seguir 
como intérprete”. (Beth Carvalho, 22/05/80). 

Depoimento também do compositor João Bosco que participou junto com 
Clementina do Projeto Seis e Meia em 1977. Ele também reverencia a 
posição de Quelé no mundo do samba e a exalta como Mãe, como aquela 
que detém os registros e a vivência de um tempo imemorial, que os 
novos cantores precisam conhecer:  

 

 

“A gente tem um carinho especial – meio mãe - com 
ela. A gente não consegue conviver com Clementina 
no mesmo nível, porque ela está muito além. É 
preciso sempre perguntar as coisas para ela. 
Clementina tem uma informação de séculos sobre a 
cultura brasileira – e, eu sou um sujeito que precisa 
ouvir a Clementina para viver.” (João Bosco, 1973).  

 

 

Fugindo ao enquadramento: a agência de Clementina 

Como Clementina se construía e negociava com as representações que 
recaiam sobre o seu corpo e sua música? Qual a sua agência e resistência 
para construir-se a si mesma? Ela não correspondia ao padrão estético de 
voz e de corpo vigente e por isso, proporcionava rupturas e novos 
enquadramentos hierárquicos, dentro de um determinado regime de 
historicidade.  



52 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

O campo das representações não é estático, as representações raciais ao 
longo da história sofreram modificações. As diferenças raciais e étnicas 
que têm sido codificadas dentro da representação popular continuam a 
ser deslocadas por meio de novos padrões emergentes. Haja vista, a 
partir da década de 1960, quando as questões de representação e poder 
adquiriram centralidade na política contra o racismo e o colonialismo nos 
Estados Unidos e nos países africanos que passaram de independência. 
Após esses movimentos sociais característicos das décadas de 1960 e 
1970, houve uma afirmação muito mais agressiva da identidade cultural 
negra, uma atitude positiva em relação à diferença e luta sobre a 
representação (Hall: 2016: 212). 

Como um regime dominante de representação pode ser desafiado? Quais 
estratégias podem coibir o processo de representação? Como incorporar 
representações positivas do corpo e da voz negra de Quelé em relação às 
formas “negativas” de representação da diferença racial? Para 
compreender as estratégias de negociação de Clementina de Jesus para 
fugir dos estereótipos que lhe foram imputados dentro de determinado 
regime de historicidade, partiu-se da construção do “sujeito” pelos 
teóricos Pós-Coloniais. A partir do pensamento contemporâneo observa-
se uma recorrente ênfase no plano das agências e dos agenciamentos, 
que constituem abordagens que buscam um retorno do “sujeito” nos 
discursos sociológicos. Em seguida, temos os estudos pós-coloniais que 
partem de uma concepção pós-moderna e descentrada do sujeito, 
baseado em uma pluralidade heterogênea de papéis sociais e de sujeitos 
sociais e políticos. Desta forma, busca-se analisar o lugar do sujeito 
enquanto ser político em dois autores, Homi Bhabha e Stuart Hall. Esses 
autores concentram seu esforço pós-colonial na relação entre discurso e 
poder, buscando um lugar de enunciação que pudesse escapar dos 
essencialismos e transgredir as fronteiras culturais traçadas pelo 
pensamento colonial.  

O interesse do crítico literário indiano Homi Bhabha (1994) está voltado 



53 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

para espaços de enunciação que não sejam definidos pela polaridade 
dentro/fora, mas que se situem entre as divisões, no entremeio das 
fronteiras que definem qualquer identidade coletiva. Em contraposição às 
construções identitárias homogeneizadoras que buscam aprisionar e 
localizar a cultura, apresenta a ideia da diferença, articulada 
contextualmente, nas lacunas de sentido entre as fronteiras culturais. A 
diferença é construída no processo mesmo de sua manifestação, ela não 
é uma entidade ou expressão de um estoque culturalmente acumulado, é 
um fluxo de representações nas entrelinhas das identidades externas e 
totalizantes e essencialistas – a nação, a classe operária, os negros, os 
imigrantes. 

A rigor, Bhabha evita a remissão à ideia de um sujeito que seja definido 
pelo vínculo a um lugar na estrutura social ou que seja caracterizado pela 
defesa de um conjunto determinado de ideias. O sujeito é sempre um 
sujeito provisório, circunstancial e cingido entre o sujeito falante e um 
sujeito falado, reflexivo. Não se trata, portanto, conforme Bhabha, de 
uma intervenção informada por um sistema de representação 
concorrente, mas de um lugar fronteiriço, de alguma maneira fora dos 
sistemas de significações totalizantes e que é capaz, por isso, de 
introduzir inquietações e revelar o caráter fragmentário e ambivalente de 
qualquer sistema de representação. A eficácia da intervenção é sempre 
contingente, aberta e indefinida, trata-se de uma ação dentro da área de 
influência do sujeito, mas fora do seu controle. 

A intérprete Clementina de Jesus, descoberta nos anos 60, passa a ser 
apropriada por um grupo de intelectuais, os chamados folcloristas 
urbanos, como representante de nossa mais genuína brasilidade. Essa 
concepção ideológica concebe o samba de raiz e reforçam a 
autenticidade de suas origens africanas. Contudo, o enquadramento 
desses intelectuais não permite compreender a história como um 
processo dinâmico e contingente, como também, o protagonismo e 
agência próprias dessa cantora. Dessa forma, novas questões são 



54 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

colocadas: o que fugiu ao controle do enquadramento pensado pelos 
intelectuais do samba? A “presença” de Clementina perturba o 
enquadramento que se procura impor à cantora? Ela negociou e não 
aceitou tudo o que lhe foi imposto. A sua presença no palco de Quelé 
revela toda a sua insubmissão. 

Os sujeitos ou os grupos negros de compositores e intérpretes do samba 
podem reconhecer ou não a representação que lhe atribuem e construir 
novos discursos sobre si (auto-representação). Muitas vezes são nas 
dobras do discurso dominante que o sujeito encontra meios de se fazer 
representar. Dessa maneira, eles buscam se deslocar de uma identidade 
fixa e subalterna. São nessas lacunas do discurso hegemônico que os 
“sujeitos” encontram novos signos e novas formas de representação. Para 
Hall (2016), a ideia de autenticidade africana não dá conta das 
representações pós-coloniais. A presença e vivência de Quelé no mundo 
do samba ao longo de toda a sua vida na periferia carioca, compõe um 
quadro dinâmico e contingente de caráter fragmentário e ambivalente. A 
eficácia da intervenção é sempre contingente, aberta e indefinida, trata-se 
de uma ação dentro da área de influência do sujeito, mas fora do seu 
controle. 

O protagonismo e o agenciamento de Clementina na mídia e no palco dão 
força às suas narrativas visuais e sonoras constituindo uma denúncia 
histórica. As imagens públicas da cantora na mídia e nos espetáculos 
causam novas inquietações na sociedade brasileira, possibilitando 
releituras e reflexões sobre gênero e raça. A agência de Clementina 
encontra-se na sua própria presença pública no palco e na mídia. Dessa 
maneira, a cantora atinge com a visibilidade do seu corpo, seu carisma e 
sua voz um papel político. Ela rompe com os padrões estéticos vigentes, 
rompe com a invisibilidade e silenciamento da voz e do corpo negros e 
traz uma nova possibilidade de leituras e reflexões sobre gênero e raça.  

Músicos apresentaram em depoimentos explicações sobre a sua 



55 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

voz e conferem lhe reconhecimento a intérprete:   

 

“Clementina sempre cantou à capela instintivamente. 
Ela tinha uma articulação perfeita, respiração perfeita, 
além da afinação. Se em alguns momentos ela faz 
intervalos muito altos, ela produz uma espécie de 
“glisando” que só dá a sensação desafinada. A nota de 
saída e de chegada é perfeita, o que dá essa 
característica da voz de Clementina.” (Oscar Cárceres, 
22/08/1987).  

“Ela possuía aquela nota característica das vozes dos 
negros (“blue note”), que ainda não chegou a ser 
estudada. Em seu repertório também constam os 
seus cantos de seus antepassados africanos, 
recriados e estilizados com um tratamento 
espontâneo não destituído de correção e beleza.” 
(Januário Garcia, 17/07/198). 

Essas imagens públicas de Clementina propiciaram novas inquietações 
para a representação da mulher negra. Na década de 1970, a televisão e 
todos os setores da indústria cultural cresceram vertiginosamente, 
consolidando o mercado de bens simbólicos (Ortiz, 1988). No Brasil foi 
criada a Embratel (Empresa Brasileira de Telecomunicações) em 1967 e a 
rede de televisão formou-se em 1969. A africanização da música negra 
acontece nesse processo, em que grande parte das classes populares 
passam a ter acesso aos meios de comunicação de massa. A imagem de 
Clementina na mídia desafiava as percepções da sociedade brasileira 
sobre o lugar da mulher negra. A presença negra de Clementina podia ser 
encontrada em seus shows, discos, na mídia escrita e na televisão. 

Não apenas a música, mas principalmente o canto e o simbólico 
passavam a ser mais importantes. Clementina ingressou, como já referido 
em outros momentos deste trabalho, no mundo das gravadoras de discos 
com o auxílio de Hermínio Bello de Carvalho, no entanto, ela nunca 



56 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

conquistou altos índices de vendagem com os seus discos, que 
corresponderam a um total de 11 LPs. Os discos de Clementina 
expressavam um tom didático-cultural, já que o objetivo era o resgate das 
músicas que estivessem na memória de artista, por isso, os seus LPs 
acabavam atingindo um público muito específico, de estudantes 
universitários, jornalistas e intelectuais de classe média que valorizavam a 
música de raiz. Diferente dos discos, era nos seus shows que a cantora 
encontrava maior visibilidade e protagonismo. Durante a sua presença 
nos shows, Clementina tinha maior autonomia e liberdade para 
apresentar o seu próprio personagem e negociar com a figuração a qual 
ela era imposta. No momento da sua performance no palco e interação 
com o público e os outros músicos, Clementina podia encontrar brechas 
para fugir do seu enquadramento.  

Clementina atinge com sua visibilidade em corpo e voz, também um 
papel político. Seu corpo ataca as expectativas sociais, artísticas e políticas 
que investem sobre o corpo negro. A cantora negra e velha invade 
espaços simbolicamente interditados. O lugar político da ação 
performática de Clementina no palco junto a sua plateia e sua presença 
na mídia, seguida nos shows por um público majoritariamente formado 
por jovens universitários de classe média e por artistas da MPB. Ela põe 
em xeque os estereótipos ligados à mulher negra num contexto 
específico de resistência ao regime militar e de novas leituras da música 
do morro, o samba negro.  

A presença de Quelé constitui uma ação performática que é ao mesmo 
tempo política, poética e estética. Nesse lugar político Clementina ousa 
ser e apresentar a sua agência, rompendo com alguns dos estereótipos 
relativos ao corpo negro. Ela desafia a coleção de estereótipos ainda 
fortemente atrelados ao corpo negro no imaginário brasileiro, nas 
representações da mãe preta, da empregada doméstica, da baiana e da 
passista do samba.  



57 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

Para qualificar analiticamente a performance de Clementina no palco 
parte-se do conceito de representação de Stuart Hall (2003), que propõe 
atuar persuasivamente em favor da tradução da performance. O autor 
permite com esse conceito uma margem para pensar a política que se faz 
para além dos meios verbais ideologicamente identificados, e assim a 
política apresenta-se nos corpos perseguidos e estigmatizados das 
minorias, no caso das mulheres negras. Entendendo a encenação ou 
performatização como um ato de dramatizar um tema por meio da sua 
potencialização cênica presentes na voz e no corpo, o interesse, portanto, 
de Stuart Hall (2003, p. 387 – 404), consiste em vasculhar e interpretar os 
signos internos a essa encenação, como o objetivo seus possíveis efeitos 
de codificação. Por meio da codificação torna-se possível a proposição e a 
execução de uma política de significado. Essas políticas de significado são 
entendidas como as atuações de natureza comunicativa que ao mesmo 
tempo que promovem a tematização do estigma associado a 
determinados grupos humanos, movem-se com a finalidade de anular as 
depreciações e, ao mesmo tempo, fomentar o reconhecimento positivo 
do grupo ofendido (Farias, E. 2014, p. 267). 

Um exemplo de como Clementina contagiava a plateia ao se apresentar 
no palco pode ser vista em uma entrevista dada por Jorge Coutinho, na 
qual ele afirmava que quando Clara ia ao teatro Opinião para os 
espetáculos do Noitada do Samba, ela me pedia: “Não me põe para 
cantar depois da Clementina, porque o teatro vem abaixo. E, quando eu 
entrar, até segurar o público vai ser difícil” (Vagner Fernandes, 2007). 

Nelson Sargento músico e compositor de escola de samba que conviveu 
com Clementina no Rosa de Ouro, em seu depoimento fala da rivalidade 
entre Clementina e Aracy de Almeida e da reação do público com a 
presença de Quelé no palco:  

 

“A plateia amava Clementina mais que Aracy que 



58 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

vinha de longe e dava conta do recado. A plateia 
amava, jogava anel, flores, lenços. Aquela voz negra 
que ela tinha, o jogo de mão que ela fazia (...). As 
pessoas é que cativavam a Clementina, quando 
acabava a peça todos iam para o camarim.” (Sargento, 
18/10/2016).  

 

O potencial da Clementina consiste em sua própria presença que 
denúncia o silenciamento histórico e rompe com os padrões de 
representação do corpo feminino negro. Rainha Quelé rompe com os 
estereótipos e a invisibilidade característico da presença da mulher negra 
da periferia, de um corpo marcado pelos rótulos dados à “Mãe Preta”, 
como mulher ingênua, bondosa e subserviente. A “Mãe Preta” ganha 
novos contornos, de mãe cantora, e, é essa mesma mãe que chama para 
vadiar. Na expressão da composição feita para Clementina por Elton 
Medeiros, “Não vadeia Clementina, fui feita para vadiar”. Deixa claro que 
Clementina não aceita o lugar destinado a ela, dessa forma, ela vai em 
busca de posições fora do padrão de representação destinado às 
mulheres negras da periferia. Como sambista, jongueira, partideira, 
religiosa e boêmia, Clementina chama para vadiar e assume novas 
representações destinadas às mulheres negras e velhas do seu grupo 
social. 

Clementina, quando adulta, morando na periferia da cidade do Rio de 
Janeiro, ganha a cidade para trabalhar e se divertir. No Rio de Janeiro 
Quelé sai para a rua para trabalhar, atravessa a cidade para chegar à casa 
de sua patroa. Ela também se desloca na própria periferia durante o dia e 
à noite para estar com os seus amigos, conhecidos e parentes para se 
divertir junto à sua comunidade, cantando, dançando e bebendo. O 
significado do espaço da rua para as mulheres negras da periferia difere 
muito de como foi construído esse lugar para as mulheres brancas e de 
classe média, as mulheres negras construíram desde cedo uma outra 
sociabilidade dentro do mundo da rua, em oposição ao mundo doméstico 



59 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

da casa. Nesse espaço social as mulheres negras historicamente sempre 
trabalharam e ganharam as ruas desde muito cedo. Clementina começa a 
trabalhar como doméstica ainda jovem, depois do falecimento de seu pai 
para ajudar nas despesas da casa e assim vai acontecer com suas filhas e 
netas. Mas no espaço da rua também estão os momentos profanos e 
sagrados, nos bares e nas festas religiosas e de carnaval. A cantora 
frequentava as escolas, rodas de samba e os botequins, uma 
sociabilidade própria das mulheres do morro. Também dentro desse 
espaço, Quelé subverte o lugar de pastora, cozinheira e sambista 
determinado para as mulheres no samba, quando Clementina conquista 
o papel de partideira nas rodas de samba, uma atividade tipicamente 
masculina no seu mundo social. 

Ao mesmo tempo que ela apresenta uma estética nova, desconhecida e 
por isso, original que gera um impacto em quem a vê cantar pela sua 
presença negra e sua voz “musguenta”. Clementina enquadra-se no 
construto pensado pelos folcloristas urbanos para pensar a cultura 
popular urbana da época. Como já observamos, para os folcloristas 
urbanos, Clementina constitui a pura representação da brasilidade, e a 
parcela de nossa identidade afro-brasileira. Nos seus shows, Quelé 
apresentava-se como vestes representando uma baiana toda de branco, 
vestes alusivas às religiões afro-brasileiras, cantando sambas, jongos, 
pontos de macumba e ritmos considerados ancestrais.  

Essas imagens públicas de Clementina criaram inquietações dentro do 
mundo do samba. As vestimentas afro começam a fazer parte da 
caracterização de cantoras brancas e negras dentro da música popular, 
como é o caso de Clara Nunes e Beth Carvalho. No entanto, mesmo 
representando as suas origens africanas a partir de sua caracterização no 
palco, Clementina não negava suas origens católicas, contrariando a 
figuração de baiana do candomblé que lhe era imputada. Ao afirmar sua 
fé católica, Quelé traz uma provocação, ela não aceita o enquadramento 
como baiana do Candomblé. Dessa maneira, ao se identificar como 



60 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

pertencente ao catolicismo rural típico da sua origem familiar em Valença, 
Clementina reafirma, sem uma intenção explícita, contudo, o caráter 
contingente e fragmentário da formação da nossa cultura afro-brasileira.  

Em diversas passagens dos seus depoimentos ao MIS, Clementina 
afirmava que a religião da sua família era o catolicismo. A cantora 
relembrava seu tempo de criança em Valença, a presença de uma Igreja 
de Santo Antônio próxima de casa, construída pelo pai e em cuja mãe se 
dedicava a trabalhar e a organizar as missas. Outros momentos da vida 
da cantora revelaram a sua proximidade com o catolicismo, primeiro, 
quando ela tinha entre 14 e 15 anos de idade, época em que a família se 
mudou para Jacarepaguá, e ainda menina participava como pastora das 
Folias de Reis organizadas por João Cartolinha no período do Natal. Ela 
interpretava uma pesqueira na encenação e guardava os cantos na 
memória. Depois, também durante o período em que estudava no 
Orfanato Santo Antônio, Quelé menina participava do coro da Igreja 
durante as missas, nesse período, ela aprendeu muitas canções e hinos 
católicos.  

 

“Éramos católicos. Todos os católicos. Morávamos 
pertinho assim: aqui estava a minha casa, do lado 
tinha uma Igreja que meu pai construiu.” (Clementina 
de Jesus, 28/02/87, Museu da Imagem e do Som - 
MIS).  

 

Mas em suas memórias, Clementina se voltava à passagem em que 
morava perto do terreiro de Dona Maria Neném, madrinha de sua filha. 
Em seu relato, ela se lembrava que cantava canções fetichistas e que 
marcava o corpo com sinais feitos pela comadre macumbeira, pois 
dependia dela financeiramente. Em seu depoimento ao MIS, argumentava 
que encontrava coisas muito bonitas na macumba e que muitas vezes ela 



61 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

ajudava a cantar. Contudo, por outro lado, ela afirmava que não 
acreditava naquela crença, mas não se desfazia daquele conhecimento. 

 

“Isto é porque onde eu fui morar era perto de um 
terreiro e a dona deste terreiro gostava muito de 
mim, e então ela batizou a minha filha mais velha. Ela 
sabia que eu cantava aquelas músicas, e eu ia ajudar. 
Ela se chamava Maria Neném, em Oswaldo Cruz. Aí 
então cantava isso, tem muita coisa de macumba 
bonita: “Bendito louvado a ganga o rosário de Maria. 
No mundo já era noite, a ganga, lá no céu parece dia” 
(...) eu gostava mais não acreditava. Eu gostava de 
cantar porque tinha prazer, não que eu acreditasse. 
Cada um segue sua linha. A pessoa pode até receber 
um santo do meu lado, posso segurar, amparar, 
qualquer coisa eu faço, mas não acredito, não entra 
na minha cabeça.” (Clementina de Jesus, 28/02/87, 
Museu da Imagem e do Som - MIS). 

A história foge ao enquadramento que se queria dar à Clementina, por 
meio do protagonismo que a presença da cantora imprimia no palco, e do 
seu carisma junto ao seu público. Quelé surpreendia a todos com sua voz, 
sua dança, alegria e sua cor. Um corpo de uma mulher já idosa, mas que 
exibia uma potencialidade e um vigor junto ao seu público por meio do 
seu canto e da sua dança. No espaço do palco, Clementina evidenciava 
um agenciamento simbólico eficaz ao negociar e impor limites às formas 
históricas de representação que recaiam sobre a mulher negra, e da 
mesma forma, também desafiava a figuração que lhe era imposta. 



62 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

NOTAS 
 

i Rita Segato (2021), parte da concepção de 
Aníbal Quirano sobre a colonialidade do 
poder, como um esforço de ler a raça como 
um elemento cognitivo e histórico que 
remete a determinados diacríticos para 
marcar os grupos populacionais e atribuir-
lhes destino como parte da hierarquia 
social. Dessa forma, retira do conceito de 
raça a concepção biologista e de toda a 
possibilidade de essencialismo. Entendo a 
raça como uma construção da 
modernidade originada a partir do período 
colonial, como uma um signo inventado a 
partir de um conjunto de características e 
consequências para o controle da 
sociedade e da produção. 
 
 
ii A consolidação no Brasil de uma 
sociedade urbano industrial, a partir dos 
anos 40, coincide também com a formação 
de uma cultura de massa. A expansão da 
indústria, o processo de crescimento 
urbano, o alargamento da classe operária, 
aliado ao advento da burocratização do 
Estado possibilitaram o crescimento dos 
meios de comunicação como o rádio, 
cinema, jornais e revistas. Nesse período, 
que o samba urbano ganha força como 
produto de massa e passa a consolidar-se 
como parte da nossa identidade nacional 
resultado do projeto nacionalista do Estado 
Novo de Getúlio Vargas. 
  

iii Nessa fase da infância de Clementina, 
conhecido como o período pós-abolição na 
primeira República. Os poucos direitos civis 
e sociais dessa primeira fase não 
alcançaram a população negra. Durante o 
Estado Novo de Vargas nos anos 1930, 
inicia-se um processo de ampliação dos 

 

direitos sociais, através de direitos 
trabalhistas. Contudo, teremos o que  

ficou conhecido como cidadania regulada, 
direitos restritos apenas aos trabalhadores 
da indústria nascente (Carvalho, 1989). 

 
iv A cidadania nesse período da Primeira 
República caracteriza-se por uma cidadania 
regulada, uma vez que os primeiros direitos 
sociais alcançam apenas os trabalhadores 
formais da indústria. Ver: Cidadania no Brasil: 
o longo caminho, de José Murilo de Carvalho. 
 
v Paul Gilroy (2012) caracteriza o chamado 
“Atlântico Negro” como uma conjunção 
histórica que possibilitou as formas culturais 
esteriofônicas bilíngues ou bifocais 
originadas, mas não propriedade exclusiva, 
dos negros dispersos nas estruturas de 
sentimento, produção, comunicação e 
memória. 
 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 

BEVILÁCQUA, Adriana Magalhães et ali. 
Clementina, cadê você? Rio de Janeiro: 
LBA/Funarte, 1998. 
 
BRITO, Clovis C. A Economia Simbólica 
dos Acervos Literários: itinerários de 
Cora Coralina, Hilda Hilst e Ana Cristina 
César. Tese de Doutorado. 
Departamento de Sociologia, UnB, 2011. 
 
BOURDIEU, Pierre. A Economia das 
Trocas Simbólicas. São Paulo: 
Perspectiva, 1974. 
CARDOSO, Claudia P. Outras Falas: 
feminismos na perspectiva das mulheres 
negras brasileiras. Tese de Doutorado. 
Salvador PPGNEIM/UFBA, 2012. 
 



63 GABRIELA BORGES ANTUNES 

REVISTA DO ARQUIVO GERAL DA CIDADE DO RIO DE JANEIRO 

 

 

 

CARVALHO, Dalila V. “Helza Camêu 
(1903-1995) e Joanídia Sodré (1903-
1975): a construção “feminina” de 
carreiras “masculinas” no universo da 
música erudita”. Dossiê Expressões 
Artísticas e Mulheres. Arquivos CMD. 
UnB, Vol. 2, n.2. Brasília, 2014. 
 
CARVALHO, José Murilo. Cidadania no 
Brasil: o longo caminho. Rio de Janeiro: 
Ed. Civilização, 1989. 
 
COLLINS, Patrícia H. Black Feminist 
Thought: knowlegde, consciouness, and 
politics of empowerement. New York / 
London: Routledge, 2000. 
 
COSTA, Claudia J. de Lima. 
“Equivocação, tradução e 
interseccionalidade performativa: 
observação sobre ética e prática 
feministas decoloniais”. In BIDASCA, 
Karina Andrea, Legados genealogias e 
memórias poscoloniales. Buenos Aires: 
E. Godot, 2014.  
  
DINIZ, André & CUNHA, Diogo. Nelson 
Sargento: samba da mais alta patente. 
Rio de Janeiro: Ed: Oficina do Parque, 
2012.  
 
FERNANDES, Wagner. Clara Nunes: a 
guerreira da utopia. Rio de Janeiro: 
Ediouro, 2007. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do 
Poder. São Paulo: Graal, 2003. 
 
GILROY, Paul. O Atlântico Negro. São 
Paulo: Editora 34, 2012. 
 
HALBWACHS, Maurice. A Memória 
Coletiva. São Paulo: Vértice, 1990.  
 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidade e 
mediações. Belo Horizonte: UFMG, 
2003. 
 

 

HALL, Stuart. Cultura e Representação. 
Rio de Janeiro: PUC- Rio: Apicuri, 2016. 
 
LUGONES, María. “Feminismo, 
epistemologia e apostas decoloniais en 
Abya Yala”. In Yuderlys. Espinosa 
Mimoso, Dianna Gomez, Karina Ocho 
Menoz. Colonialidade e Gênero. 
Popayan: Ed. Univ. Del Cauca, 2014. 
 
MICELI, Sergio. Relegação Social e Chance 
Literária. In Eleotério, Maria de L. Vidas 
de Romance: as mulheres e o exercício 
de ler e escrever no entre século (1890 – 
1930). Rio de Janeiro: Topbooks, 2005. 
 
MOREIRA, Núbia R. A Presença das 
Compositoras no Samba Carioca: um 
estudo da trajetória de Tereza Cristina. 
Tese de Doutorado. Departamento de 
Sociologia, UnB, 2013. 
 
NAPOLITANO, Marcos. A Síncope das 
Ideias: a questão da tradição na música 
popular brasileira. São Paulo: Ed. 
Fundação Perseu Abramo, 2007. 
 
ORTIZ, Renato. Cultura Brasileira e 
Identidade Nacional. São Paulo: 
Brasiliense, 2012. 
 
PERROT, Michelle. As mulheres ou os 
silêncios da história. Bauru, SP: Edusc, 
2005. 
 
PERROT, Michelle. Minha História das 
Mulheres. São Paulo: Ed. Contexto, 2015. 
 
SANDRA, Harding. Ciência e Feminismo. 
Madrid: Morata, 1996. 
 
SCHWARCZ, Lilia Moritz. Nem Preto nem 
Branco, muito pelo contrário. Cor e Raça 
na sociabilidade Brasileira. São Paulo: Ed. 
Claro Enigma, 2012. 
 
SEGATO, Rita. Crítica da Colonialidade 
em oito ensaios e uma antropologia por 



64 MULHERES DO SAMBA 

N. 22, 2022, P. 19-64 

 

 

 

demanda. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2021. 
 
SILVA, Luciana L da. Rosa de Ouro: luta 
e representação política na obra de 
Clementina de Jesus. Tese de Mestrado. 
Niterói, UFF, 2011.  

 


