
51

N.16, 2019, p.51-67

Ana Paula da Silva
Doutora em Memória Social pela Universidade Federal 
do Rio de Janeiro (UNIRIO), pesquisadora do Programa de 
Estudos dos Povos Indígenas da Universidade Estadual do 
Rio de Janeiro (PROINDIO/UERJ), Formadora do Saberes 
Indígenas na Escola (SIE/Guarani-RJ)
anapproindio@gmail.com

Rio de Janeiro:
território da diplomacia indígena 
(século XIX)

Rio de Janeiro/Brazil: The territory of 
indigenous diplomacy (19th century)



52

Resumo: As estratégias indígenas, assim como a emergência de lideranças no cenário 

colonial e pós-colonial, têm sido uma temática central nos estudos da chamada História 

Indígena brasileira. Os debates e casos analisados por variados estudiosos nos permi-

tem refletir sobre a atuação dos índios diante de situações desfavoráveis — particular-

mente, os processos de expropriação de suas terras, seus direitos e a exploração da mão 

de obra. Nesse movimento, destaca-se o protagonismo de lideranças, especialmente 

no século XIX, que, em busca por respostas oficiais para a resolução de seus problemas, 

utilizaram estratégias distintas, tais como: a memória, a resistência, a apropriação da 

escrita e da retórica dos ‘brancos’, as negociações diplomáticas (incluindo tratados de 

paz ou pactos para estabelecer e consolidar alianças, processos de mediação diante de 

uma autoridade, enviando requerimentos, cartas, comitivas de representantes ao palá-

cio do governo regional ou central). Com base em documentação nos arquivos, o artigo 

aborda a diplomacia como ferramenta política de garantia de direitos, estratégia para 

denunciar violações e abusos sofridos em suas aldeias/territórios invadidos e usurpa-

dos por diferentes atores, em alguns casos com o aval de agentes do governo. Sujeitos 

de suas próprias histórias, os índios se deslocaram até o centro político (a corte no Rio 

de Janeiro) para dialogar e negociar pessoalmente com os chefes de Estado a defesa de 

seus pleitos.

Palavras-Chave: Diplomacia. Embaixadores Indígenas. Índios nas cidades.

Abstract: The indigenous strategies and the emergence of leadership in the colonial 

and postcolonial settings have been a central theme in the studies of Brazilian Indig-

enous History. The debates and cases analyzed by various authors allow us to reflect 

about the actions of the Indians in the face of unfavorable situations — particularly the 

processes of expropriation of their lands, their rights and the exploitation of labor. In 

this movement, it’s evident the protagonism of leaderships, especially in the 19th cen-

tury, who in search of official answers to solve their problems used different strate-

gies, such as: memory, resistance, appropriation of writing and rhetoric of whites, and 

diplomatic negotiations (including peace treaties or pacts to establish and consolidate 

alliances, mediation processes before an authority, sending requests, letters, commit-

tees of representatives to the palace of the regional or central government). Based on 

documentation in the archives, the paper approaches diplomacy as a political instru-

ment of guaranteeing rights, strategy to denounce violations and abuses suffered in 

their villages/territories invaded and usurped by different actors, in some cases with the 

endorsement of government agents. Subject to their own histories, the Indians moved 

to the political center (the court in Rio de Janeiro) to dialogue and negotiate personally 

with the heads of state to defend their lawsuits.

Keywords: Diplomacy. Indigenous Ambassadors. Indians in the cities.



53

N.16, 2019, p.51-67

Somos testigos de que no han podido callar sus voces y llevaremos 
sus mensajes hasta que se apague el sol y la luna deje de brillar1. 
Ochoa Arias, Hutchinson e Arias Arias, 2012.

Mediações políticas

Os tradicionais estudos da historiografia brasileira sempre marginalizaram, 

distorceram e trataram de modo superficial os índios. A partir dos anos de 

1970, todavia, a chamada “Nova História Indígena” ou História Indígena, 

como abordado alhures (SILVA, 2017), destacam a relevância e atuação dos 

povos indígenas na história do país, chamando a atenção para temas ain-

da poucos evidenciados. Nesse sentido, diversos estudos vêm enfatizando 

(entre outras temáticas) a participação de lideranças indígenas (mulheres e 

homens) e suas diferentes ações criadas em contextos de interação sociocul-

tural e política, durante a colonização e pós-colonização. 

Destaca-se, entre múltiplas estratégias, o uso da diplomacia por 

índios em busca de reconhecimento, visibilidade e proteção. Nesse movi-

mento, com o objetivo de ampliar o alcance de suas vozes e aperfeiçoar os 

instrumentos de seus pleitos, eles têm buscado conhecimento em cursos, 

universidades, além de tecer alianças para fortalecer a diplomacia indíge-

na internacionalmente, conforme a experiência da Organización Nacional 

Indígena de Colombia (ONIC), nos anos de 2006-2012 (OCHOA ARIAS; HU-

TCHINSON; ARIAS ARIAS, 2012). Assim, apropriam-se de informações téc-

nicas, instrumentos legais, sobretudo dos campos jurídicos e diplomáticos, 

conquistando representação nas esferas do poder político como na Organi-

zação das Nações Unidas (ONU), na Organização dos Estados Americanos 

(OEA) e em outras instituições. 

No Brasil, igualmente através da prática diplomática, os povos in-

dígenas se articulam no interior de suas comunidades e no exterior por seus 

direitos, por seus territórios, buscando, assim, qualificação, fortalecimento 

na articulação dos movimentos indígenas (nacional e internacionalmente) e 

melhor desempenho em amplos espaços políticos, sobretudo internacionais. 

Destaca-se, como resultado da mobilização e mediação direta e indireta dos 

povos indígenas nessas instâncias, a decisão histórica e inédita da OEA a 

favor dos Xukuru de Pernambuco. A Corte Interamericana de Direitos Hu-

manos (CIDH), em sentença de 5 de fevereiro de 2018, condenou o governo 



54 Ana Paula da Silva

REviSTA Do ARQUivo GERAL DA CiDADE Do Rio DE JAnEiRo

brasileiro por violações de direitos, obrigando-o a demarcar o território in-

dígena e indenizar os Xukuru (CIDH, 2018). 

A atuação diplomática dos índios tem garantido relativo sucesso nos 

pleitos contra governos, empresas multinacionais e membros da sociedade 

civil (fazendeiros, grileiros, invasores diversos), e por outro lado, tem con-

seguido dar voz e visibilidade às realidades dos povos indígenas no Brasil 

(e no mundo), fortalecendo a articulação de diferentes movimentos indí-

genas no panorama político internacional (ARREGI-ORUE; WAMPUTSAR, 

2014). Para os indígenas, fazer diplomacia, levar a palavra ao mundo não 

índio “significa entender los procesos del mundo occidental, bien sea de los 

gobiernos, o de organismos internacionales y multilaterales. Significa es-

trechar relaciones para tejer alianzas, conformar redes, estar en contacto 

permanente con otros que apoyan” (OCHOA ARIAS; HUTCHINSON; ARIAS 

ARIAS, 2012). 

Os povos indígenas, avalia Torres Cisneros (2013, p. 198), atualmen-

te, “reclaman ser sujetos de su propio desarrollo, de un desarrollo con iden-

tidad en el marco de las sociedades pluriculturales más acordes a la realidad 

del siglo XXI, lo cual plantea un saludable desafío a la concepción tradicio-

nal del Estado-nación”. Para o autor, a emergência da diplomacia indígena 

como estratégia remonta aos debates internacionais sobre esses povos, es-

timulados na segunda metade do século XX, no marco dos processos de des-

colonização, da luta por direitos humanos, do combate ao racismo e da dis-

criminação. A história da diplomacia indígena no cenário internacional está 

associada à atuação do chefe iroquês Cayuga Deskahe e do líder Tahupotiki 

Wiremu Ratana Maori2, respectivamente 1923 e 1924, na Liga das Nações, 

fundada em 1919 (TORRES CISNEIROS, 2013; SILVA, 2016). O protagonis-

mo desses líderes foi importante para, anos depois, sensibilizar e incluir na 

pasta da ONU (sucessora da então Sociedade das Nações) a temática indíge-

na. Torres Cisneros (2013) sustenta que a diplomacia indígena tem suas raí-

zes fincadas longa e penosamente nos processos de colonização em diversos 

continentes: América, Ásia, África, Índia. 

Diferente de outros tipos, a diplomacia dos índios tem fundamento 

na categoria política de povos indígenas, resultado da colonização e 

marginalização dessas sociedades (TORRES CISNEIROS, 2013). Outra 

característica destacada pelo autor é a experiência de negociação dos índios 

diante da imposição de novas realidades (imposta no processo colonial 

e pós-colonial). Com os poderes coloniais, negociou-se o respeito às suas 

identidades — o que incluiu valorizar a humanidade, as terras e territórios, 



55Rio de Janeiro

N.16, 2019, p.51-67

além da negociação espiritual. Nesse sentido, o que há por trás da diplomacia 

indígena é 

una clara conciencia y un vivo recuerdo de negociaciones de larga dura-
ción (plasmada de distintas maneras: tratados, acuerdos, concesiones, 
títulos virreinales, etcétera) con los representantes de los poderes colo-
niales o con los gobiernos poscoloniales que los sustituyeron3 (TORRES 
CISNEIROS, 2013, p. 200).

É possível encontrar, na documentação histórica, processos de me-

diação indígena ao longo dos últimos cinco séculos. No Brasil oitocentista, 

por exemplo, conhecedores dos seus direitos e utilizando distintas estraté-

gias, os índios estabeleceram acordos, tratados, consolidaram alianças va-

riadas, negociando com autoridades centrais honrarias ‘brindes’ (presen-

tes). Por outro lado, se deslocaram (na maioria dos casos a pé) em direção 

ao centro do poder político, a cidade do Rio de Janeiro, para participarem de 

audiências públicas com o governo central. Diante dos monarcas, na Sala do 

Trono, beijando a mão d’El Rey, eles expuseram suas queixas, registrando 

suas presenças mediante a entrega de requerimentos (SILVA, 2016). Com 

palavras e letras, os índios exigiram, oficialmente, respostas e resoluções 

rápidas para seus embates. Alguns foram atendidos, outros enganados, mas 

sempre lutaram e exigiram seus direitos. 

Desse modo, assim como fizeram os chefes Cayuga Deskaheh e Tahu-

potiki Wiremu Ratana na Liga das Nações e em Londres, respectivamente, no 

século XIX, diversos líderes indígenas buscaram relatar suas preocupações 

e negociar com o governo central suas demandas. Eles caminharam e esti-

veram em tempos/momentos diferentes no Rio de Janeiro, negociando be-

nesses, denunciando os processos de desapropriações de seus territórios, as 

violências sofridas e o descaso das autoridades (SILVA, 2016). 

As mulheres, igualmente, se destacaram como mediadoras políticas 

culturais. Vale a pena lembrar, por exemplo, o protagonismo de Clara Felipa 

Camarão — d. Clara Camarão —; de Theodora Maria da Conceição — índia 

da aldeia de Mecejana (Ceará), que, em 1855, enviou (com Luis José de Pai-

va, Manoel da Penha de Assumpção e Anna Bernardina de Paiva) um ofício 

ao Ministério dos Negócios do Império contrário às ações da Tesouraria da 

Fazenda do Ceará (VALLE, p. 2009). Por último, Damiana da Cunha, líder 

Kayapó, ilustre por promover descimentos e aldear índios considerados hos-

tis (MATTOS, 2006, p. 143). Hábil mediadora, Damiana da Cunha tinha uma 



56 Ana Paula da Silva

REviSTA Do ARQUivo GERAL DA CiDADE Do Rio DE JAnEiRo

postura bastante diferente dos agentes que promoviam descimentos indí-

genas. Não precisava do uso de armas/força para contatar índios fugidos dos 

aldeamentos ou que viviam nos chamados Sertões (SAINT-HILAIRE, [1848] 

1937). Usava inteligência e sua habilidade de mediadora para convencê-los a 

‘descer’ e viver em aldeamentos. Assim, Damiana da Cunha ganhou respeito 

e notoriedade em meio aos Kayapó e autoridades, sendo imprescindível na 

mediação de conflitos entre índios e não indígenas. Por isso, era acionada por 

políticos da época, como o presidente da província de Goiás Miguel Lino de 

Moraes, para auxiliar no processo de “pacificação” dos Kayapó (MATTOS, 

2006). Suas ações são carregadas de sentido e podemos entender Damiana da 

Cunha como uma protagonista de sua história e diplomata indígena.

Dotados de falas e agências, as atuações políticas desses mediadores 

indígenas coincidem com a história da diplomacia indígena no Brasil. A partir 

da rica documentação histórica sobre a presença indígena no Rio de Janeiro 

do século XIX, o artigo4 trás uma reflexão acerca do uso da diplomacia por 

indígenas, através dos casos de João Marcelino Gueguê e os índios da Serra de 

Ibiapaba, no Período Joanino. 

Audiências reais, os índios diante dos reis

No século XIX, com o objetivo de terem suas reclamações ouvidas e suas de-

mandas atendidas, líderes indígenas (pertencentes a distintos povos e fa-

lantes de diferentes línguas) estiveram na sede do poder colonial e imperial 

do Brasil em comitivas, na maioria dos casos trazendo documentos escritos 

(requerimentos, cartas, bilhetes, representações, ofícios, entre outros). Eles 

se deslocavam para a corte, importante campo diplomático no qual busca-

vam dialogar com autoridades centrais. Nesse sentido, o Rio de Janeiro pode 

ser entendido como a mais importante ‘arena’ política da época.

Nessas reuniões com chefes de Estado, se assim podemos dizer, re-

cuperar a totalidade das falas, os bastidores das negociações é uma tarefa 

quase impossível, pois muito foi dito, mas pouco foi registrado. Um dos ca-

minhos de acesso às palavras e aos poscênios das reuniões protagonizadas 

por autoridades e representantes indígenas é a documentação histórica — 

recolhida e transcrita por funcionários governamentais e, em alguns casos, 

pela via escrita de textos redigidos por índios — além de documentos oficiais 

diversos, jornais de época. As fontes ajudam a compor o cenário das audiên-

cias reais, apontam pistas, rastros da presença dessas lideranças na corte, 



57Rio de Janeiro

N.16, 2019, p.51-67

suas capacidades de mobilização e articulação, de negociação com os mo-

narcas, indícios anotados e selecionados tal como propõe Ginzburg (1991). 

Trata-se, portanto, de informações dispersas em vários arquivos, coleções, 

fundos e códices. No Arquivo Nacional/RJ5, por exemplo, encontramos dados 

nos fundos do Vice-Reino, Secretaria de Estado dos Negócios do Brasil, Con-

selho do Estado etc. 

Com a vinda da família real para o Brasil, as audiências públicas e a 

“velha e abominável prática portuguesa, já abandonada por outras cortes 

europeias” (CARVALHO, 2007, p. 34), o beija-mão6, passaram a fazer par-

te da realidade e do cotidiano das pessoas no Rio de Janeiro. Para Carvalho 

(2012), D. João não fazia distinção entre seus súditos, abria as portas para 

todos, entretanto preferia-se às elites e as “pessoas que tivessem capacida-

de de pagar o trajo adequado” (MARTINS, 2007, p. 138). É interessante notar 

a exigência de vestimentas específicas, cobrança igualmente estendida aos 

índios. Respeitando o cerimonial, Francisco Rodrigues do Prado7, chefe Gua-

ná, deveria incondicionalmente estar “fardado e prompto” antes da audiên-

cia com o príncipe regente (DIÁRIO FLUMINENSE, 24/01/1829). O beija-mão 

poderia causar repulsa e indignação, mas a oportunidade de participar de tal 

cerimônia era garantia de prestígio, a chance de ser agraciado com uma mer-

cê e de apresentar requerimentos, sentimentos e desejos compartilhados por 

muitas pessoas, entre elas, os indígenas. 

Paulo Viana escreveu um despacho (1816), em resposta ao requeri-

mento de Inocêncio Gonçalves de Abreu, do povo Maxakali. Ele enviou um 

requerimento, informando ser intérprete de 50 indígenas da região do Cui-

té, pedindo autorização para participar da cerimônia do beija-mão e, deste 

modo, ter uma audiência com D. João (SILVA, 2016). O intendente da Polícia 

então expediu uma ordem ao comandante da Guarda Real, solicitando “a esta 

intendência um inferior de Cavalaria, para ir por terra ao rio Doce pela Vila 

de Campos, e capitania de Espírito Santo, para acompanhar certa porção de 

índios, que querem ter a honra de beijar a mão de Sua Majestade” (VIANA, 

1816).

A ordem determinava trazê-los “com humanidade e atenção” e o 

oficial deveria conduzir um índio chamado Inocêncio, com seu intérprete, e 

demais índios. Para Malerba (2000, p. 184), tratava-se de uma “exótica co-

mitiva que desejava ter a graça do beijo”8. O historiador idilicamente imagi-

na a cena do encontro dos índios com o príncipe regente, “D. João sentado na 

sala do dossel, ou à varanda da Quinta da Boa Vista, a mão estendida, um na-

tivo americano em penas, recurvado, a reverenciar um rei que não era o seu, 



58 Ana Paula da Silva

REviSTA Do ARQUivo GERAL DA CiDADE Do Rio DE JAnEiRo

enquanto os outros aguardavam a vez, certamente não sem algum alvoroço” 

(IDEM, 2000, p. 184). Schwarcz (1999, p. 903), por sua vez, citando a obra de 

Malerba, diz se tratar de um “estranho pedido”. Não há nada de ‘exótico’ ou 

‘estranho’, pois encontramos diversas petições de índios (em alguns casos 

apresentadas a diretores de aldeamentos e presidentes das províncias) ma-

nifestando o desejo de viajarem para o Rio. O capitão Inocêncio Gonçalves de 

Abreu foi um deles.

Estudos têm revelado que os indígenas sempre dialogaram com as 

autoridades e a vinda da família real portuguesa para o Rio de Janeiro dimi-

nuiu a distância entre eles e o poder central (DANTAS, SAMPAIO, CARVA-

LHO, 1992; SILVA, 2016). Assim, um novo e mais próximo canal de comuni-

cação foi inaugurado. A documentação sobre os deslocamentos indígenas no 

Oitocentos é muito rica (ainda pouco explorada), deixando entrever que esse 

processo de negociação direto com autoridades na corte foi uma prática fre-

quente, que passou a incomodar o governo central9 apenas na década de 1870 

(DANTAS; SAMPAIO; CARVALHO, 1992). 

A cerimônia do beija-mão contribuiu para consolidar a imagem pa-

ternal D. João VI — preocupado com seus súditos, generoso, “pai” bondoso10. 

A transferência da Corte portuguesa para o Brasil e a proclamação de D. Pedro 

I como imperador brasileiro foram mecanismos que ativaram na memória 

dos índios a figura ‘paternal’ dos reis, imagem incessantemente trabalha-

da séculos por missionários no imaginário desses povos (DANTAS; SAM-

PAIO; CARVALHO, 1992). O príncipe regente, posterior rei, antes figurativo 

e distante, agora era real e bastante próximo, os índios “Dirigiam-se quase 

sempre ao imperador, e o faziam pedindo a sua ‘paternal proteção’” (IDEM, 

1992, p. 450). Vivificou-se a figura do monarca “como um senhor todo-po-

deroso a quem deviam obediência” entre os indígenas (DANTAS; SAMPAIO; 

CARVALHO, 1992, p. 450), criando uma associação messiânica da figura do 

rei com Deus.

Por outro lado, no que tange às políticas indigenistas, a imagem fra-

ternal do príncipe-regente como um “pai”, em “socorro”, buscando “curar 

as feridas dos filhos”, parece nitidamente desbotada para uns e inexistente 

para outros. D. João VI desembarcou com seu séquito na cidade do Rio de Ja-

neiro transformando a paisagem sociocultural e, igualmente quis modificar 

as paragens dos “sertões”, manchando de sangue, que ironia, uma região 

‘inabitada’. Instituía “guerra justa”11 aos chamados Botocudo de Minas com 

a assinatura da Carta régia de 13 de maio de 1808. Já no Rio de Janeiro, os ín-

dios sofriam com a presença, cada vez mais eminente, de colonos, foreiros 



59Rio de Janeiro

N.16, 2019, p.51-67

e invasores, acirrando os conflitos de terras (ALMEIDA, 2008; MACHADO, 

2010). Os projetos de colonização e desenvolvimento da província em direção 

ao interior incluíam novos aldeamentos (mediante a ação de missionários e 

particulares) e a possibilidade de exploração da mão de obra indígena (MA-

CHADO, 2010).

Diplomacia indígena na corte

Estar na principal arena política do século XIX implicava não somente buscar 

soluções para litígios de terra e denunciar violações sofridas, mas também 

negociar prestígios, fortalecer alianças, exigir das autoridades proteção e le-

aldade. Afinal, os indígenas eram aliados, atores importantes no processo de 

consolidação das empresas portuguesas na América. Almeida (2008) ressal-

ta que eles tinham consciência do seu papel de “súditos e servidores do rei”, 

utilizando há muitos anos essa estratégia para reivindicar proteção e garan-

tir suas terras, embora o exemplo não seja um caso de ação direta dos índios, 

explica a historiadora. O processo de migração indígena para a cidade do Rio 

de Janeiro também está ligado ao messianismo em torno da figura real, dis-

cutido acima. Não se pode esquecer, todavia, a dubiedade desses soberanos, 

que ora incentivavam a vinda dos índios, os recebiam, concediam presentes, 

honras; ora autorizavam guerra, esquivavam-se da resolução dos problemas 

indígenas, deixando a cargo dos governos regionais a decisão das querelas. 

Eles também autorizavam descimentos, espoliações de terras e permitiam 

que os índios fossem exterminados de seus territórios em nome do desen-

volvimento. As transformações decorrentes da legislação e das políticas in-

digenistas12 igualmente forçaram os deslocamentos.

Entre os índios que encontramos na corte, João Marcelino Gueguê13 

(sargento-mor) parece ter sido um dos primeiros indígenas a beijar a mão 

de D. João VI nas dependências do Palácio de São Cristovão14. O principal ca-

minhou, em 1811, do Piauí a Minas Gerais para falar com Francisco de Assis 

Mascarenhas (o conde de Palmas, então governador da capitania de Minas 

Gerais) sobre a realidade de exploração e maus tratos sofridos no aldeamento 

São Gonçalo do Amarante (APOLINARIO, 2006). A aldeia fora criada median-

te acordo de lideranças indígenas e autoridades, entretanto os índios so-

friam toda a sorte de violências: estupros de mulheres, raptos e distribuição 

de crianças aos moradores dos arraiais próximos (quando não eram trocadas 

por gêneros diversos). O cenário era de fome, proliferação de doenças e auto-



60 Ana Paula da Silva

REviSTA Do ARQUivo GERAL DA CiDADE Do Rio DE JAnEiRo

ritarismo. João do Rego Castelo Branco, o diretor da aldeia, colaborava para 

que a vida dos índios fosse dificultosa, pois “esperava não deixar no mato 

relíquias desta nação, que lá pelo futuro houvesse, outra vez de infestar esta 

capitania” (APOLINÁRIO, 2006, p. 86). As denúncias envolviam colonos e 

autoridades diversas, incluindo governadores15. 

A audiência com o conde de Palmas resultou na ida de João Marce-

lino ao centro de decisões políticas, “O Conde o mandou ao Rio de Janeiro 

a fim de apresentar pessoalmente ao Príncipe Regente a sua queixa. Este, 

depois de ouvi-lo, o deferiu benignamente, enchendo-o de honras e presen-

tes” (APOLINÁRIO, 2006, p. 88). Não foi possível, todavia, delinear a eficácia 

da atuação diplomática de João Marcelino em defesa dos Gueguê. Apolinário 

concluiu que os Akroá (assim como os demais povos indígenas na região) 

testemunharam as invasões de suas terras e o desaparecimento de seu povo: 

uma parte foi eliminada, outros se casaram com negros, e outros com por-

tugueses. Gradualmente, as paisagens se transformavam: antes habitadas 

por indígenas, depois pelo gado, seguido dos mineradores “famintos de ouro 

aluvional” (APOLINÁRIO, 2006, p. 89). 

Exigindo respostas urgentes para seus infortúnios, sempre lem-

brando às autoridades centrais a importância, incondicional, das alianças 

indígenas para o sucesso da consolidação de povoamento e do domínio por-

tuguês em terras americanas, os indígenas não pediram a proteção apenas 

ao príncipe regente e aos imperadores. Endereçaram também à D. Maria I 

suas queixas. Esta foi uma das estratégias utilizadas pelos índios da Serra de 

Ibiapaba, especificamente Vila Viçosa Real e Povoação São Pedro de Baepina 

(cidade de Ibiapina atualmente), na capitania do Ceará. Cansados das atroci-

dades e violências sofridas, os índios se organizaram, delinearam as estra-

tégias de luta que incluíam um longo e contundente requerimento16, além da 

viagem ao Rio de Janeiro. Assim, “tiverão a honra de entregarem na Real mão 

de Vossa Magestade os seus requerimentos em 11 de Setembro de 1814”. 

O manuscrito é uma narrativa histórica dos índios na região. Neste, 

eles lembram a imprescindível participação de “seus antepassados” na luta 

contra os “Bárbaros Gentios deste Brasil, como consta da onrada Patente 

que foi dada aos seos antepassados reduzindo-os ao gremio da Santa Madre 

Igreja” (REQUERIMENTO INDÍGENA, 1814). Desse modo, eles teceram um 

pequeno histórico dos diretores da vila, das suas imposições e do tratamento 

dispensado aos indígenas, destacando o processo de espoliação de suas ter-

ras, o assassinato de líderes, a exploração demasiada da força de trabalho, as 

péssimas condições de trabalho, o não pagamento dos jornais, além das ten-



61Rio de Janeiro

N.16, 2019, p.51-67

tativas variadas de escravização (XAVIER, 2010). Curiosamente, endereçado 

à D. Maria I17 “A Soberana e Augusta Rainha Nossa Senhora que Deos Guarde 

dos Indios Nacionaes da Serra Grande denominada Ibiapaba Villa Viçosa Real 

da America das leis que tem feito os Directores contras as ordens de sua Ma-

gestade Fidelissima” (REQUERIMENTO INDÍGENA I, 1814), o requerimento 

narra 55 anos18 de história, em linhas escritas sob a perspectiva dos índios; 

fazendo um contraponto à narrativa oficial dos não indígenas, à historiogra-

fia convencional. 

Analisando as dinâmicas das relações socioculturais dos indígenas 

do Termo da Vila Viçosa Real, Xavier (2010, p. 81) acredita que os índios enca-

minharam suas denuncias à D. Maria simbolicamente ou, talvez, por estra-

tégia, com o objetivo de “relembrar que no passado a soberana havia ordena-

do a abolição da política pombalina, algo não efetivado plenamente”. Deste 

modo, o historiador afirma que a proposta dos índios era radical: abolir o 

Diretório Pombalino “Vossa Magestade Fidellicima mande recolher o Direc-

torio por hum Decreto para que os senhores brancos, e outras qualidade de 

pessoas que residem nas terras dos Indios cada hum procure as suas Patrias” 

(REQUERIMENTO INDÍGENA, 1814). 

O requerimento possivelmente foi escrito com a ajuda de João de 

Souza Benício (se não foi ele o próprio autor), o primeiro “alumiado”, mestre 

das primeiras letras em Vila Viçosa Real da Ibiapaba da Capitania do Cea-

rá Grande (COSTA, 2016). Benício, por ser professor, tinha passado por um 

processo de letramento e certamente era o trunfo dos índios de Viçosa Real e 

Ibiapina. Para Costa (2016), se o “alumiado” não escreveu o documento, ele 

ao menos esteve envolvido na ação e organização da viagem ao Rio de Janei-

ro. Com o conhecimento e domínio da escrita, da língua portuguesa, creio 

que o indígena João de Souza Benício foi um importante mediador político 

e cultural para os índios da Serra de Ibiapaba. Após a elaboração do reque-

rimento, eles necessitavam de um pedido de autorização e passaporte para 

irem ao Rio de Janeiro. Encaminharam, assim, a petição ao capitão general de 

Minas, Manuel de Portugal, pois era preciso o “beneplácito de V. Ex.ª [para] 

os munir com sua respeitada portaria para o seguimento de sua viagem” 

(PORTUGAL, 1814). Com a autorização (datada de 20 de agosto de 1814) e o 

requerimento (ao todo dez anexos), iniciaram seu longo deslocamento — 

provavelmente também caminharam em direção à corte.

Por meio de um documento sem nenhuma informação de autoria, 

data ou local, pertencente ao acervo da Biblioteca Nacional, conforme ex-

plica Costa (2016), sabemos que os indígenas entregaram “na Real Maõ de 



62 Ana Paula da Silva

REviSTA Do ARQUivo GERAL DA CiDADE Do Rio DE JAnEiRo

Vossa Magestade”, em 11 de setembro de 1814, a documentação reunida que 

comprovava “a verdade do que diziam e os grandes vexames e violências 

que estavam vivendo” (Autor e data desconhecidos). Nesse manuscrito, há 

um pedido de providências, pois os suplicantes, até aquele momento, não 

tinham recebido resposta alguma de D. João VI acerca de suas suplicas. Dian-

te de “Vossa Magestade”, os índios, cumprindo os códigos da etiqueta real 

relataram os seus dilemas, e entregaram os manuscritos. A resposta de D. 

João, todavia, é desalentadora. O príncipe regente, através do Marques de 

Aguiar, ministro do Reino, escreveu ao presidente da província do Ceará, em 

20 de outubro de 1814. Na correspondência, o Marques diz enviar, anexo, o 

requerimento dos “Indios de Vila Viçosa Real da Serra de Ibiapaba” (de 1814), 

pedindo que o governo se informasse sobre as “pretensões” dos suplicantes 

(questões que o mesmo não resolvia) e que tomasse as providências que jul-

gasse conveniente a respeito dos diretores. 

A resposta oficial do príncipe regente concedia o direito aos gover-

nantes locais, autoridades e moradores a agirem segundo seus interesses, 

cumprindo ou não as ordens superiores. Quanto aos indígenas, suas rei-

vindicações e suas terras, Xavier (2010) diz que, a partir da independência 

brasileira e das mudanças políticas decorrentes, eles veriam diminuídas as 

possibilidades de serem atendidos. Nas dinâmicas das relações sociais es-

tabelecidas com a população ao entorno, os indígenas de Ibiapaba sofreram 

mudanças bastante significativas, no entanto, “permaneceram insistente-

mente lutando por seus direitos, seja através do diálogo ou, em alguns mo-

mentos, por meio de conflitos abertos” (XAVIER, 2010: 109). 

Cientes dos processos locais (o que incluía a legislação de época), os 

atores indígenas se instrumentalizaram com os recursos que possuíam — 

entre eles, a memória — deixando o possível lugar de vítimas e assim busca-

ram uma resposta oficial para os seus problemas nas capitais das províncias, 

na corte (SILVA, 2016). No caso dos indígenas da Serra de Ibiapaba, eles utili-

zaram a memória, mas também a escrita, a diplomacia. Buscaram transfor-

mar a realidade opressora denunciando todas más condutas dos diretores, 

estendendo suas críticas aos moradores e autoridades. Da Serra de Ibiapaba 

ao Rio de Janeiro, caminharam em busca de um “lugar do bom viver”, con-

forme escreveram em seu requerimento de 1814, trouxeram documentos e, 

de igual modo, esperanças de melhores dias, livres dos “brancos”, que deve-

riam procurar suas pátrias.



63Rio de Janeiro

N.16, 2019, p.51-67

Considerações finais

A vinda dos índios ao Rio de Janeiro foi uma estratégia política utilizada para 

fins diversos, como a obtenção de mercês e prestígios e a consolidação de 

alianças. Na maioria dos casos, todavia, buscava-se denunciar, repudiar as 

violações sofridas e a impunidade de autoridades (diretores de índios, go-

vernantes, juízes de órfãos, ouvidores das comarcas, colonos, fazendeiros, 

religiosos), de modo a ampliarem suas vozes e, assim, serem ouvidos na ins-

tância máxima do poder político da época, a corte. 

Cabe recordar que esses embaixadores são de províncias diversas, 

especialmente da região Nordeste, e estiveram na cidade do Rio em tempos-

-momentos distintos. São, portanto, mediadores pertencentes a povos in-

dígenas aliados, cujas redes de relações com o colonizador remontam aos 

primeiros séculos de conquista. Consequentemente, os impactos sobre es-

ses índios foram mais intensos. Agindo a partir de suas concepções próprias 

de política e fazer política e fazendo uso de novas tecnologias (escrita), co-

nhecimentos, técnicas e variadas estratégias, os índios, no movimento da 

história, sempre buscaram as esferas de poder político. Lá dialogaram com 

autoridades, denunciaram e exigiram seus direitos. 

A atuação dos índios, com relação aos seus territórios/aldeamen-

tos, resultou positiva em alguns casos, embora não definitivo. Organizados 

e atuantes, eles conseguiram anular concessões de sesmarias dentro de seus 

territórios; garantiram o direito sobre as terras por eles ocupadas, impedin-

do que fossem declaradas devolutas; questionaram os marcos demarcatórios 

de suas sesmarias, exigindo o cumprimento das medições estipuladas nas 

cartas de sesmarias; sensibilizaram autoridades e inseriram a problemática 

da invasão de suas terras na Constituinte de 1923. Por outro lado, suas quei-

xas foram ignoradas e a resolução de seus conflitos dependia de mediações 

na esfera regional. Muitos conflitos e disputas atravessam séculos e ainda 

hoje permanecem sem um veredito favorável aos povos indígenas. Todavia, 

“hasta que se apague el sol y la luna deje de brillar”, os índios estiveram e 

estarão sempre lutando. 



64

REviSTA Do ARQUivo GERAL DA CiDADE Do Rio DE JAnEiRo

Ana Paula da Silva

variada documentação sobre os indígenas, 
que inclui: requerimentos, petições, 
bilhetes endereçados às autoridades, 
escritos direta ou indiretamente por 
indígenas. Não se pode esquecer, ainda, 
os relatos de viajantes e naturalistas, 
que, apesar dos olhares distorcidos e 
equivocados, deixaram inúmeros registros 
sobre diversificados aspectos dos índios no 
Brasil.
6 A cerimônia do beija-mão era um costume 
antigo das monarquias europeias, revivida 
pelos Bragança após a ascensão ao poder, 
em 1799, de D. João. Vale lembrar que D. 
João VI se tornou rei somente em 1816. 
Nessas audiências públicas, o regente 
recebia seus vassalos no Paço, que, por 
sua vez, apresentavam-lhe as devidas 
reverências e suplicavam mercês, nem 
sempre concedidas (ANRJ, s/d), além de 
expor suas queixas, como fizeram os índios, 
recepcionados por soberanos brasileiros.
7 O Diário Fluminense, em matéria do dia 
17 de janeiro de 1829, noticiava a estadia 
do chefe indígena na corte. O jornal, na 
ocasião, reproduziu parte do requerimento 
dirigido ao imperador, no qual Francisco 
fazia alguns pedidos, como roupas, 
armamento, instrumentos agrícolas, 
cachaça e duas molecas. Ele teve alguns 
pedidos atendidos, todavia lhe foi negado a 
bebida alcoólica e as duas cativas.
8 O pesquisador não detalha a vinda 
da comitiva indígena, todavia as fontes 
permitem afirmar que o “índio por nome 
Innocencio” era Inocêncio Gonçalves 
de Abreu — importante líder indígena 
da aldeia de Pindaíbas, em São João 
das Missões, localizada no Vale do 
Jequitinhonha/Minas Gerais. Esse indígena 
esteve ao menos duas vezes no Rio de 
Janeiro, em 1820 e 1825. Na primeira 
estada, foi agraciado com o título de 
“Capitão dos Índios Maxacali” por D. João VI 
(SILVA, 2016).
9 Segundo os pesquisadores, expediu-se 
uma circular (do MNCOP, 14/10/1870) aos 
presidentes das províncias determinando 
a proibição “sob o único fundamento de 
representarem ao governo imperial a bem 
de seus direitos e interesses, o que mais 
facilmente podem fazer perante o governo 
provincial” (DANTAS; SAMPAIO; CARVALHO, 
1992, p. 450-451). 

Notas

1 “Somos testemunhas que não 
puderam calar suas vozes e levaremos 
suas mensagens até que o sol e a lua 
deixem de brilhar”. Ressalto que todas as 
traduções das citações, em espanhol, são 
feitas de modo literal e de mina inteira 
responsabilidade. 
2 O chefe Cayuga Deskaheh esteve na Liga 
das Nações representando as Seis Nações 
dos Iroqueses no Canadá. Na ocasião, ele 
se apresentou com um passaporte iroquês 
(o governo canadense teria proibido a sua 
viagem) e com uma carta endereçada ao 
secretário geral, cujo objetivo era “pedir 
justiça”, explica Torres Cisneros (2013). 
Após um ano, outra liderança, o Maori T. 
W. Ratana viajou à Londres e lá protestou 
contra o confisco de suas terras e pediam a 
ratificação do Tratado de Waitangi, voltado 
para a propriedade das terras de seu povo 
na Nova Zelândia. Assinado entre os Maori 
e a Coroa britânica, em 6 de fevereiro de 
1840 na Nova Zelândia, o breve texto foi 
escrito em duas línguas (indígena e inglesa), 
com apenas três artigos, garantindo: 
art. 1: a soberania da Inglaterra sobre a 
Nova Zelândia; o art. 2: afiança aos chefes 
indígenas à continuidade da chefia e ao 
direito inalienável de suas terras e riquezas; 
por último o art. 3: concede aos Maori os 
mesmos direitos que os colonos britânicos. 
Disponível em: www.newzealand.com/br/
feature/treaty-of-waitangi/. Acesso em: 
Dez. de 2015.
3 “uma consciência clara e uma lembrança 
vívida de negociações de longo prazo 
(expressas de diferentes formas: tratados, 
acordos, concessões, títulos de vice-reis, 
etc.) com os representantes dos poderes 
coloniais ou com os governos pós-coloniais 
que os substituíram”.
4 O presente artigo é resultado da minha 
tese de doutoramento, intitulada “O Rio 
de Janeiro continua índio: território do 
protagonismo e da diplomacia indígena 
no século XIX”, defendida em 2016, no 
Programa de Pós-Graduação em Memória 
Social, da UNIRIO, sob a orientação do Prof. 
Dr. José Ribamar Bessa Freire.
5 Diferentes pesquisadores têm explorado 
os acervos dos Arquivos Públicos dos 
estados brasileiros, destacando uma rica e 



65

N.16, 2019, p.51-67

Rio de Janeiro

da capitania do Piauí, atual município da 
Regeneração e ali viviam 1.237 Acoroá/
Akroá (OLIVEIRA, 2007, p. 41).
14 Saliento as dificuldades em tecer um 
panorama mais preciso da vinda e da 
estadia dessas lideranças indígenas, 
que estiveram na corte, devido às 
parcas informações relativas aos seus 
deslocamentos, exceto em casos como 
o de Pokrane (1840), cuja presença foi 
razoavelmente documentada.
15 O governador Pedro José Cesar de 
Menezes, por exemplo, foi denunciado pelo 
índio Severino de Souza (cunhado de João 
Marcelino). O sargento mor encaminhou, 
em 1804, uma denúncia contra Menezes ao 
príncipe regente D. João. No documento, 
o índio Gueguê acusava o governador de 
praticar descomedimentos e violações 
contra a sua filha Maria de Souza (OLIVEIRA, 
2007, p. 20). No documento encaminhado a 
D. João, Severino de Souza, inicialmente, faz 
um pequeno histórico da participação dos 
índios Gueguê no processo de consolidação 
do projeto colonial na província do Piauí — 
que incluía lutar contra outros povos, entre 
eles os Pimenteira.
16 Agradeço ao pesquisador João Paulo 
Peixoto Costa pela cópia do requerimento 
dos índios da Serra de Ibiapaba e por me 
informar sobre a vinda de João Benício 
e dos demais índios ao Rio de Janeiro. O 
documento foi encontrado no Arquivo 
Público do Estado do Ceará (APEC) por 
Maicon Xavier e por este analisado em 
sua pesquisa de mestrado. Igualmente, 
João Paulo P. Costa o analisou na sua 
dissertação.
17 O Diretório Pombalino foi extinto, em 
1798, pela então rainha, mas em várias 
capitanias as normas previstas no Diretório 
continuaram vigentes, guiando ações 
(de governantes, autoridades regionais 
e locais) praticadas contra os índios. Em 
1814, D. Maria I encontrava-se enferma 
— incapaz mentalmente — já não decidia 
nada. O príncipe regente assumiu o 
governo regencial, todavia, os índios de 
Ibiapaba encaminharam o manuscrito à 
rainha e não a D. João, apesar de saberem 
quem governava. Os índios propunham 
“Recolher os Directorios que se acham nas 
villas dos Indios” e, viverem “nas Leis de 
Vossa Magestade e do Principe Regente 

10 Os relatos de viajantes e a análise 
de alguns pesquisadores parecem 
corroborar com esse olhar. Carvalho 
(2012), por exemplo, explica que o 
cerimonial aproximava o soberano do 
povo, reforçando os laços entre ambos 
e contribuía para enfatizar a construção 
fraternal de D. João. Afinal, “A corte e o 
poder real fascinavam-nos como uma 
verdadeira atração messiânica: era a 
esperança de socorro de um pai que vem 
curar as feridas dos filhos”, enfatizou Dias 
(2005, p. 27).
11 Apesar da prescrição do uso da força 
militar a certos povos, como a “guerra 
justa”, pesquisas atuais apontam para a não 
efetiva legislação indigenista abrangente 
nos domínios portugueses, ao menos 
nas duas primeiras décadas (SAMPAIO, 
2009; COSTA, 2015). A implementação 
do Ato Adicional de 1834 instituiu às 
câmaras municipais das províncias a 
responsabilidade de organizar a estatística 
da mesma, além de promover a catequese 
e a civilização dos índios. As câmaras 
poderiam legislar sobre diversos temas, 
entre eles os índios, conforme discuti no 
capítulo primeiro da minha tese, aspecto 
que coloca em tela algumas abordagens já 
consagradas, como a ideia de “vácuo legal” 
da política indigenista no período imperial, 
bastante questionada por especialistas 
(COSTA, 2015). A guerra nada justa 
alcançaria outros povos indígenas até 1811, 
abarcando as duas colônias portuguesas na 
América.
12 Muitos povos, habitantes no litoral 
brasileiro, tiveram suas aldeias extintas 
e sob o argumento de não serem mais 
índios, foram considerados “confundidos 
à população”, tiveram suas terras 
confiscadas, aforadas, invadidas e 
usurpadas. O quadro ganharia cores mais 
sombrias com a instituição do Regimento 
das Missões (1845) e, principalmente a Lei 
da Terra (1850).
13 Segundo Apolinário (2006), a 
territorialidade dos chamados Gueguê 
possivelmente abrangia toda a ribeira 
da Gurguéia e Parnaíba acima até a 
freguesia do Parnaguá, região de fronteira 
ocupada também pelos chamados Akroá, 
Pimenteiras e outros. Fundado em 1772, o 
aldeamento era localizado na região central 



66

REviSTA Do ARQUivo GERAL DA CiDADE Do Rio DE JAnEiRo

Ana Paula da Silva

acerca da continuidade do diretório no 
Ceará pós 1798. Anais do XXVIII ANPUH/
Nacional – Simpósio Nacional de História. 
Florianópolis: UFSC, v. 1. p. 1-16, 2015.
______. Na lei e na guerra: políticas 
indígenas e indigenistas no Ceará 
(1798-1845). 2016. Tese (Doutorado em 
História Social) – Instituto de Filosofia e 
Ciências Sociais, Universidade Estadual de 
Campinas, São Paulo, 2016.
DANTAS, Beatriz G., SAMPAIO, José Augusto 
L.; CARVALHO, Maria Rosário G. de. Os 
Povos Indígenas no Nordeste Brasileiro. 
In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Coord.), 
História dos Índios no Brasil. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1992, p. 431-456.
DIAS, Maria O. L. da Silva. A interiorização 
da metrópole e outros estudos. São 
Paulo: Alameda, 2005.
GINZBURG, Carlo. Sinais, raízes de um 
paradigma indiciário. In: GINZBURG, Carlo 
(ed.). Mitos, emblemas, sinais: morfologia 
e história. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1991, p. 143-180.
MACHADO, Marina Monteiro. Entre 
fronteiras: terras indígenas nos sertões 
fluminenses (1790-1824). 2010. Tese, 
Instituto de Ciências Humanas e Filosofia da 
Universidade Federal Fluminense, Niterói-
RJ, 2010.
MALERBA, Jurandir. A corte no exílio: 
civilização e poder no Brasil às vésperas de 
Independência (1808 a 1822). São Paulo: 
Companhia das Letras, 2000.
MATTOS, Izabel Missagia de. O litígio dos 
Kayapó no Sertão da Farinha Podre (1847-
1880). Dimensões, v. 18, p.139-148, 2006. 
OCHOA ARIAS, M.; HUTCHINSON, J.; ARIAS 
ARIAS, L. F. Tejiendo alianzas para la 
diplomacia indígena: Ejercicios de la 
experiencia de la Organización Nacional 
Indígena de Colombia, ONIC 2006-2012. 
Bogotá: ONIC, 2012.
SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem às 
nascentes do Rio são Francisco e pela 
província de Goiás. São Paulo: Companhia 
Editora Nacional, 1937 [1848].
SCHWARCZ, Lilia Moritz. As barbas do 
imperador — D. Pedro II um monarca nos 
trópicos. 2ª Ed. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1999.
SILVA, Ana Paula da. O Rio de Janeiro 
continua índio: território do protagonismo 
e da diplomacia indígena no século XIX. 

Nosso Senhor o que esperamos na 
Proteção e Amparo de Vossa Magestade” 
(REQUERIMENTO INDIGENA, 1814).
18 No requerimento, os índios mencionam 
50 anos de histórias, mas a Vila Viçosa 
Real foi erigida em 1759 (XAVIER, 2010, 
p. 81), portanto, são 55 anos de história. 
Lapso, no entanto, que não desqualifica 
os argumentos dos índios e não reduz a 
importância de suas denúncias, conforme 
apontou Xavier (2010).

Referências bibliográficas

ALMEIDA, Maria R. C. de. Os índios no 
tempo da Corte — reflexões sobre política 
indigenista e cultura política no Rio de 
Janeiro oitocentista. Revista da USP, São 
Paulo, n. 79, p. 94-105, Set.-Nov., 2008.
APOLINARIO, Juciene R. Os Akroá e outros 
povos indígenas nas fronteiras do sertão 
— políticas indígena e indigenista no norte 
da capitania de Goiás, atual Estado do 
Tocantins, século XVIII. Goiânia: Kelps, 2006. 
ARQUIVO NACIONAL. A casa Real — 
nascimento do Príncipe da Beira: Beija-
mão. O arquivo Nacional e a História 
Luso-Brasileira. Disponível em: www.
historiacolonial.arquivonacional.gov.br/
Acesso em: 09 ago. 2013. 
ARREGI-ORUE, Joseba I.; WAMPUTSUAR, 
Kar Ataimaint. Una breve historia de 
la diplomacia emplumada desde la 
didáctica de las ciencias sociales y las 
relaciones internacionales: de Deskahe a la 
Declaración de 2007. Olhares Amazônicos, 
v. 2, n. 1, p. 268-286, 2014.
CARVALHO, José M. de. D. Pedro II. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2007.
CARVALHO, Marieta P. de. D. João VI perfil 
do rei nos trópicos. Rede Memória — 
rede da memória virtual brasileira, 2012. 
Disponível em: http://redememoria.
bn.br/2012/01/d-joao-vi-perfil-do-rei-nos-
tropicos/. Acesso em: 18 out. 2014.
CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS 
HUMANOS. Caso do Povo Indígena 
Xucuru e seus membros vs. Brasil, 
sentença de 5 de fevereiro de 2018 
(Exceções Preliminares, Mérito, Reparações 
e Custas). Disponível em: http://www.
corteidh.or.cr. Acesso em: 10 dez. 2018.
COSTA, João Paulo Peixoto. Reflexões 



67

N.16, 2019, p.51-67

Rio de Janeiro

Fontes primárias

APEC. Fundo: Governo da Capitania 
do Ceará. Série; Correspondências 
da Secretaria de Estado dos Negócios 
Estrangeiros e da Guerra ao Governo da 
Capitania do Ceará. Requerimento dos 
Índios de Vila Viçosa Real à Coroa, 1814. Cx. 
29, Livro nº 93, 1812-1815, fl. s/n.
PORTUGAL, Manuel de. De Manuel de 
Portugal a João de Souza Benício, Pedro 
Gonçalves de Vasconcelos, Antônio 
Rodrigues de Lima e João da Costa de 
Oliveira. Vila Rica, 20 de agosto de 1814. 
Anexo ao ofício do Marquês de Aguiar a 
Manuel Ignácio de Sampaio. Rio de Janeiro, 
20 de outubro de 1814. APEC, GC, livro 93.
REDAÇÃO. Diário Fluminense. 17/01/1829 
e 24/01/1829.
Sem remetente, local ou data. BN, C-199, 14.

Recebido em: 07/05/2019
Aprovado em: 18/06/2019

2016. Tese (Doutorado em Memória Social), 
Centro de Ciências Humanas, Universidade 
Federal do Estado do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, 2016.
TORRES CISNEROS, Gustavo A. Diplomacia 
indígena: transitando del problema a la 
solución. Revista Mexicana de Política 
Exterior, n. 98, p.197-332, Mai-Ago, 2013. 
VALLE, Carlos G. Octaviano do. 
Aldeamentos indígenas no Ceará do século 
XIX: revendo argumentos históricos sobre 
desaparecimento étnico. In: PALITOT, 
Estevão M. (Org.). Na mata do sabiá: 
contribuições sobre a presença indígena 
no Ceará. 2ª Ed. Fortaleza: Secult/Museu do 
Ceará/IMOPEC, 2009, p. 107-154.
XAVIER, Maicon Oliveira. “Cabôcollus 
são os brancos”: dinâmicas das relações 
socioculturais dos índios do Termo 
da Vila Viçosa Real – século XIX. 2010, 
Dissertação (Mestrado em História Social) 
– Departamento de História, Universidade 
Federal do Ceará, Fortaleza, 2010. 


